

# شرح كتاب

# ثلاثة الأصول وأدلتها

لشيخ الإسلام الإمام المجدد

**محمد بن عبد الوهاب المشرفي التميمي**

١١١٥ - ١٢٠٦ هـ

-رحمه الله تعالى-

شرحها فضيلة الشيخ

**صالح بن عبد العزيز آل الشيخ**

غفر الله له ولوالديه وللمسلمين

[٩٠ دروس - ٦ أشرطة]

أعد هذه الماده

سالم بن محمد الجزائري

النسخة الإلكترونية الأولى

[www.ajurry.com](http://www.ajurry.com)

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

... أما بعد:

نَسَأَلُ اللَّهَ جَلَّ وَعَلَا أَن يَرِزِّقَنَا الْعِلْمَ النَّافِعَ وَالْعَمَلَ الصَّالِحَ وَأَن يَجْعَلَنَا مِنَ الظَّاهِرِينَ يَتَعَلَّمُونَ الْعِلْمَ لِوَجْهِهِ لَا يَرِيدُونَ بِهِ عَرَضاً مِنَ الدُّنْيَا، وَنَسَأَلُ اللَّهَ جَلَّ وَعَلَا أَن يَصْرِفَنَا بِالْحَقِّ وَأَن يَمْنَّ عَلَيْنَا بِالْإِلَازَامِ بِهِ، وَبِالثَّبَاتِ عَلَيْهِ، حَتَّى يَتَوَفَّانَا وَهُوَ رَاضٍ عَنَّا.

هذه الدروس متنوعة:

فَمِنْهَا دَرْسٌ فِي ثَلَاثَةِ الأَصُولِ وَهِيَ رِسَالَةُ إِلَامِ هَذِهِ الدُّعَوَةِ الشَّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى. وَبَعْدَهَا دَرْسٌ فِي الْوَرَقَاتِ لِلْجَوَيْنِيِّ فِي أَصُولِ الْفَقَهِ. وَهُذَا بَعْدُ العَصْرِ.

وَبَعْدَ الْمَغْرِبِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى، يَكُونُ ثُمَّ درسان.

**الأول** في التفسير؛ وَسَنَفِسِرُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى سُورَةً **تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ**؛ المسمّاة سورة الملك.

وَبَعْدَهَا درس في الحديث؛ نشرح فيه إن شاء الله تعالى، ما نتمكن من شرحه من الأربعين النووية، على وجه الاختصار والإيضاح إن شاء الله تعالى.

سبب الاختيار، أن هذه الدروس مدتها وجيبة أولاً من حيث الزمن؛ لأنها مقطعة من هذه العطلة، وبالتالي هي غير متصلة، فلهذا يناسب أن يشرح فيها أشياء تنبئ طلاب العلم إلى ما يجب أن يسلكه في طلب العلم؛ لأن الكثير من الشباب يحب العلم، ويروم طلبه، لكنه لا يوفق إلى الطريق الصحيح لطلب العلم، فمنهم من مضى عليه سنتون عددا يقرأ وربما يبحث، لكن لو فتش في نفسه لوجد أنه لم يحصل من العلم ما به يكون على أرض يُمْكِنُه المشي عليها في طريق العلم الـلـاحـدـ الطـوـيلـ، وسبـذـلـكـ أـنـهـ فـقـدـ التـأـصـيلـ الـعـلـمـيـ الذـيـ كـانـ يـعـتـنـيـ بـهـ الـعـلـمـاءـ مـنـذـ قـرـونـ كـثـيرـةـ.

رسالة ثلاثة الأصول، رسالة مهمة لكل مسلم، وكان العلماء -أعني علماءنا- يعتنون بها شرعاً، في أول ما يشرحون من كتب أهل العلم، ذلك؛ لأن فيها الجواب عن أسئلة القبر الثلاث؛ ألا وهي سؤال الملائكة العبد عن ربه وعن دينه وعن نبيه، وهي ثلاثة الأصول؛ يعني معرفة العبد ربِّه؛ وهو معبوده، ومعرفة العبد دينه؛ دين الإسلام بالأدلة، ومعرفة العبد نبيه عليه الصلاة والسلام، فمن هنها جاءت أهمية هذه الرسالة؛ لأن فيها من أصول التوحيد والدين الشيء الكثير. وأصول الفقه مهمة أيضاً والعنابة بها ضعيفة -فيما أحسب وأسمع-، وتأتي أهميتها لأنه كثُر المحتهدون دون معرفة لأصول الاستنباط، والاستنباط له أصوله؛ أصول الاستنباط هي أصول الفقه، فكم سمعنا من متكلم في المسائل الشرعية لم يحسن الكلام عليها تأصيلاً و لا استنباطاً، ويظن أنه محسن مصيب في استدلاله، لم؟ من أين أتاه الغلط؟ أتاه من ضعفه بأصول الفقه.

نعم، إن هذه الورقات مقدمة في أصول الفقه، لم تشتمل من أصول الفقه إلا على أشياء يسيرة، فلا تحيي تلك الرسالة طالب العلم إلى أن يفهم الأصول كما ينبغي، ولكنها تعطيه مفاتيح يدخل بها بيت أصول الفقه.

وأما التفسير، تأملت فترة فيما اختاره في التفسير، هل اختار تفسير سورة الفاتحة؟ أم اختار تفسير جزء عم؟ باعتبار أنه كثيراً ما يقرأ في المساجد في الصلوات الجهرية، وربما قرأه أكثر المسلمين، بل طلاب العلم، في صلامهم، وربما لم يدركوا، أو لم يعلموا كثيراً من معاني التي يتلونها كثيراً ويسمونها كثيراً، لكن لقصر الوقت نظرت في أن سورة تبارك اشتملت على أصول عظيمة، ويمكن بيان وتفسير آياتها ما يُبَيِّنُ طلاب العلم على ضرورة الاعتناء بالتفسير، خاصة تفسير الآيات التي تحفظها، والتي تقرأها في صلاتك والتي تسمعها، فكم يُعَابُ المرءُ أنْ يَسْمَعَ كلاماً يردد عليه وهو يجهل معناه، ثُرُدَ عليه قصار السور وربما جهل بعض تلك المعاني ليس الجهل عيباً، لكن الإصرار على الجهل هو العيب، وما أحسن قول أبي الطِّيبِ المُتَّبِّي حيث قال:

**وَلَمْ أَرَ في غُيوبِ النَّاسِ شَيْئاً كَنَصْصِ الْقَادِرِينَ عَلَى التَّمَامِ**

وأنتم أيها الشَّبَّابَ قادرون - بلا شك - على التعلم قادرُون على الفهم، قادرُون على الفقه، لكن العيبُ يأتي من إضاعة الوقت في غير ما ينفع، التفسير مهم ومعرفة معاني الآيات وسيلة - لا شَكَ - من وسائل الثبات على الإيمان، وتحصيل العلم النافع.

بعد التفسير الأربعون النووي، وهذه الأربعون النووي جمعت أحاديث، شهد العلماء بعد محي الدين يحيى بن زكرياء النووي - رحمة الله تعالى رحمة واسعة - على حسن اختياره لها، وعلى أنها جمعت الأحاديث التي عليها مدار الإسلام، لهذا اعتبرت العلماء بشرحها، هذه الأربعون ينبغي لنا أن نحفظها، وينبغي أن نفهم معانيها، وأن نقرأ ما قاله العلماء في شرحها. هذه مقدمات لهذه الدراسات، هذه المقدمات التي قدمت بها، أردت منها أن أرشدك إلى أن العلم لا يُنال مرة واحدة، وإنما يُنال العلم على مر الأيام والليالي، كما قال ابن شهاب الزهري رحمة الله تعالى، فيما رواه ابن عبد البر في كتاب الجامع قال: "من رام العلم جملة ذهب عنه جملة، إنما يطلب العلم على مر الأيام والليالي". وهذا حق، العلم يبدأ بتحصيل صغره قبل كباره، إذا حصلت صغائر المسائل قبل الكبار فأنت على طريق العلم، وأما إذا ابتدأت بالكبار دون معرفة الصغار؛ صغائر المسائل، واضحات المسائل، وابتدأت بالكبار التي فيها خلاف، تحتاج إلى بحث، تحتاج إلى ترتيب، تنازع العلماء فيها، كما هو دين بعض طلبة العلم، أو بعض المبتدئين في العلم، فإنه يذهب عنك العلم، لهذا أكد على ضرورة تأصيل العلم والسير فيه خطوة فخطوة، وإنما يطلب العلم على مر الأيام والليالي:

**الْيَوْمُ عَلَمٌ وَغَدَاءً مَثْلُهُ مِنْ نُحْبِ الْعِلْمِ الَّتِي تُلْقَطُ**

**يُحْصَلُ الْمَرءُ بِهَا حِكْمَةٌ وَإِنَّ السَّبِيلَ اجْتِمَاعَ النُّقْطَ**

وهذا واقع.

وقد ذكر الخطيب البغدادي بإسناده في كتاب الجامع بيان أدب السامع،<sup>(١)</sup> ذكر حكاية عن أحد رواة الأحاديث، بأنه طلب العلم، وحرص على لقاء الشيوخ، وأخذ عنهم، لكنه لم يحفظ، مرت عليه الأيام ولم يحفظ، لم يفهم، ومضى الوقت وهو على هذا، فظن أنه لا يصلح للعلم فترك العلم، في بينما هو يسير مرة إذا بماء يتقاطر على صخرة، وهذا الماء قد

(١) الجامع لأخلاق الرواية وآداب السامع للخطيب البغدادي.

أثر في الصخرة، فحفرَ فيها حفرة، فنظر متأملاً فقال: هذا الماء على لطافته أثر في هذا الصخر على كثافته، فليس العلم باللطف من الماء، يعني بأخف من الماء، وليس قلبي وعقلي بأكثف من الصخر. ورجع يطلب العلم من جديد، وحصل وأصبح من رواة الحديث الذين لهم شهرة.

إذن فالعلم يحتاج إلى مواصلة ما نیأس نواصل، نواصل، نحفظ، ندارس،؛ لكن ينبغي؛ بل يجب أن يكون على أصوله خطوة خطوة، ومن بدأ بالأهم ثم أعقبه بالمهم، فإنه يحصل إن شاء الله تعالى!  
بدأ بثلاثة الأصول نفعي الله جل وعلا وإياكم بها:

[هذا سؤال لطيف يقول ما إعراب ثلاثة الأصول وأدلتها ولماذا لم يقل المصنف: الأصول الثلاثة وأدلتها وما هي العبارة الأصح؟]

الشيخ رحمه الله تعالى له رسالة أخرى بعنوان الأصول الثلاثة رسالة صغيرة أقل من هذه علمًا؛ ليعلمها الصبيان والصغرى تلك يقال لها الأصول الثلاثة، وأما ثلاثة الأصول فهي هذه التي نقرأها، ويكثر الخلط بين التسميتين، ربما قيل لهذه ثلاثة الأصول، أو الأصول الثلاثة، لكن تسميتها المعروفة أنها ثلاثة الأصول وأدلتها.

إعراب ثلاثة الأصول وأدلتها:

ثلاثة: خبر لمبدأ محدود تقديره هذه (هذه ثلاثة) خبر مرفوع بالابداء وعلامة رفعه الضمة الظاهرة على آخره وهو مضاف.

الأصول: مضاف إليه محروم بالتبعية وعلامة جره الكسرة الظاهرة على آخره.  
الواو: عاطفة.

أدلة: معطوف على ثلاثة مرفوع بالتبعية، تبعية العطف وعلامة رفعه الضمة الظاهرة على آخره وهو مضاف.

ها: ضمير متصل مبني على السكون في محل جر بالإضافة. [١]

٦٦٦٦٦٦

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى:

[المتن]

بسم الله الرحمن الرحيم

اعلم - رحمك الله - أَنَّهُ يَجِبُ عَلَيْنَا تَعْلُمُ أَرْبَعَ مَسَائِلَ؛

الأولى: الْعِلْمُ؛ وَهُوَ مَعْرِفَةُ اللَّهِ، وَمَعْرِفَةُ نَبِيِّهِ، وَمَعْرِفَةُ دِينِ الإِسْلَامِ بِالْأَدْلَةِ.

الثانية: الْعَمَلُ بِهِ.

الثالثة: الدُّعَوَةُ إِلَيْهِ.

الرابعة: الصَّبْرُ عَلَى الْأَذَى فِيهِ.

(١) مابين المعقوفين مأخوذه من الوجه الأول من الشريط الأول لشرح متن الورقات للشيخ صالح آل الشيخ.

والدليل قوله تعالى: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿وَالْعَصْرِ﴾ (١) إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ (٢) إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبَرِ (٣) [العصر]، قال الشافعي رحمه الله تعالى: لو ما أنزل الله حجّة على خلقه إلا هذه السورة لكتّفهم.

وقال البخاري رحمه الله تعالى: باب العلم قبل القول والعمل، والدليل قوله تعالى: فاعلم أنه لا إله إلا الله واستغفِ لذنِك [محمد: ١٩]. فبدأ بالعلم قبل القول والعمل.

[الشرح]

الحمد لله رب العالمين، قال الشيخ رحمة الله تعالى في أول هذه الرسالة: (اعلم - رحمك الله)، أو (اعلم رحمني الله وإياك) وهذا فيه التلطّف، وفيه تنبية إلى أن مبني هذا العلم على التلطّف، وعلى الرحمة بال المتعلمين، لأنّه دعا له بالرحمة. وكان العلماء يرثون ويرثون لمن بعدهم فيما طلب الإجازة في الحديث، روایة حديث «الراهمون برحمهم الرحمن»، وهذا الحديث هو المعروف عند أهل العلم بالحديث بالمسلسل بالأولى، لم؟ لأن كل راو يقول لمن بعده "هو أول حديث سمعته منه"، فعلماء الحديث يرون هذا الحديث لتلامذتهم ويكون أول حديث فيما يروون ألا وهو حديث «الراهمون برحمهم الرحمن»، ففي الإجازات ترى أن كل شيخ يقول عن شيخه: حدثني فلان وهو أول حديث سمعته منه، قال: حدثني شيخي فلان وهو أول حديث سمعته منه، إلى أن يصل إلى منتهاه قال الرسول ﷺ «الراهمون برحمهم الرحمن، ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء»،<sup>(١)</sup> قال العلماء سبب ذلك أن مبني هذا العلم الرحمة، ونتيجته الرحمة في الدنيا، وغايتها الرحمة في الآخرة.

لأنَّ مبني التعلم بين المعلم والمتعلم هو التراحم كُلُّ ما يناسبه.

أما بالنسبة للأول ألا وهو العلم، فما ذكره واحب علينا أن نتعلمها وحوبا عينيا، ألا وهو معرفة ثلاثة الأصول؛ معرفة العد ، به، ومع فة العد دينه، ومع فة العد نسنه، هذا واجب.

فمثُل هذا العلم لا ينفع فيه التقليد، واجب فيه أن يحصله العبد بدليله، والعبارة المشهورة عند أهل العلم: أن التقليد لا ينفع في المقامات إلا في فتاواها وإنما حفظها أئمة كتبنا في المقامات.

سنه، أو من قفاره واحد، أو من اصحابه، أو قفاره، أو أقرب قرنه، إلخ، إن شاء الله تعالى فله موضعه

التقليد هذا لا يجوز في العقائد عند أهل السنة والجماعة، وكذلك لا يجوز عند المبتدةعة من الأشاعرة والماتريدية والمتكلّمة.

لكن تنتبه إلى أن الوجوب عند أهل السنة مختلف عن الوجوب عند أوئلئك في هذه المسألة، والتقليد عند أهل السنة مختلف، ع: التقليد عند أوئلئك.

<sup>(١)</sup> سنن الترمذى: كتاب الير والصلة، باب ما جاء فى رحمة الناس، برقم (١٩٢٤)، قال الترمذى: حسن صحيح، قال الشيخ الألبان: صحيح.

فأولئك يرون أن أول واجب هو التَّنْتَرُ، فلا يصح الإيمان إلا إذا تَنَظَّرَ، ويقصدون بالنظر؛ النظر في الآيات المرئية؛ في الآيات الكونية، ينظر إلى السماء، يستدل على وجود الله جل وعلا بنظره، أما أهل السنة فيقولون يجب أن يأخذ الحق بالدليل، وهذا الدليل يكون بالآيات المطلقة، أولئك يحيلون على الآيات الكونية المرئية بنظرهم، بنظر البالغ.

وأما أهل السنة فيقولون: لابد من النظر في الدليل، لا لأجل الاستنباط؛ ولكن لأجل معرفة أن هذا قد جاء عليه دليل، في أي المسائل؟ في ما لا يصح إسلام العبد إلا به؛ مثل معرفة المسلم أن الله جل وعلا هو المستحق للعبادة وحده دوننا سواه، لهذا لابد أن يكون عنده برهان عليه، يعلمه في حياته، ولو مرة، يكون قد دخل في هذا الدين بعد معرفة للدليل، وهذا كان علماً نا يعلمون العامة في المساجد، ويحفظونه هذه الرسالة ثلاثة الأصول لأجل عظم شأن الأمر.

أول المسائل الأربع التي يجب علينا تعلمها العلم: والعلم أجمله ههنا لما سيأتي تفصيله في الرسالة - رسالة ثلاثة الأصول - شرح لهذا الواجب الأول.

**الثاني العمل:** العمل بالعلم، والعمل بالعلم منه ما تركه كفر، ومنه ما تركه معصية، ومنه ما تركه مكروره، ومنه ما تركه مباح، كيف يكون ذلك؟

العلم ينقسم، فالعلم بالتوحيد؛ بأن الله جل وعلا هو المستحق للعبادة وحده، إذا علمه العبد ولم ي عمل بهذا العلم بأن أشرك بالله جل وعلا لم ينفعه علمه، فكان ترك العمل بالعلم في حقه كفرا.

وقد يكون معصية بأن علم مثلاً أن الخمر حرام شرعاً، حرام بيعها، حرام شراؤها، حرام سقيها، حرام استسقاوها، ونحو ذلك، وخالف العلم الذي عنده، علم أنه حرام فخالف، فتكون مخالفته معصية، يعني ارتكب كبيرة من كبائر الذنوب في هذه المسألة.

منه ما هو مكروره؛ إذا علم أن النبي عليه الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كان يصلى على هيئة وصفة معينة، فخالفه في سنة من السنن بعد علمه بها، فترك العمل بالعلم الذي عنده هذا مكروره؛ لأن ترك العمل بسنة -ليس بواجب- فيكون تركه مكروره، ويكون العمل بذلك مستحبًا.

وقد يكون العمل بالعلم مباحاً، وتركه مباح أيضاً، بمثابة المباحثات، والعادات ونحو ذلك، كأن بلغنا من العلم أن النبي عليه الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كان من هبيته في لباسه كذا وكذا، كانت مشيته على نحو ما، هذه الأمور الجبلية الطبيعية، فيما نتعلمه، مما لم يخاطب فيها بالإقتداء، إذا ترك العمل بها، كان تركه مباحاً له؛ لأنه لم يخاطب المسلم أن يقتدي بمثل هذه الأمور، في نحو سير النبي عليه الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، في صوته، في الأمور الجبلية التي كان عليها عليه الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، فيكون العمل بذلك مباح، وقد يؤجر عليه إذا نوى الإقتداء بنية الإقتداء، فيكون ترك العمل أيضاً مباحاً. <sup>(١)</sup>

العمل لهذا أخذه من قوله جل وعلا: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ <sup>(٢)</sup> [العصر: ٣] كما سيأتي.

<sup>(١)</sup> انتهى الوجه الأول من الشرح الأول (لاحظ اختلاف التسجيلات)

<sup>(٢)</sup> وهي موجودة أيضاً في السور التالية: الشعراء: الآية (٢٢٧)، ص: الآية (٢٤)، الانشقاق: الآية (٢٥)، التين: الآية (٦).

الثالث الدعوة إليه: إذا علم وعمل فإنه يدعو إلى ذلك، والدعوة قد تكون بالمقابل وقد تكون بالفعل؛ لأن الامتناع بالفعل دعوة، فإذا امتنع المسلم لما أمر به، فإن هذا يجعله يرشد غيره إرشادا صامتا بالفعل إلى أن هذا مطلوب، والثانية الدعوة بالقول؛ باللسان، والدعوة باللسان قد تكون واجبة، وقد تكون مستحبة، فيتفرع عن الدعوة باللسان أنواع من الدعوة: منها الدعوة بالكتابة بالقلم؛ في تأليف، أو في رسائل أو نحو ذلك، منها النصائح المختلفة، والمواعظ، ونحو ذلك.

بعد الدعوة الواجب الرابع أن يتعلم الداعية الذي: علم، ثم عمل، ثم دعا، أنه يجب عليه أن يصبر: لأن سنة الله جل وعلا في خلقه لم يجعل القبول حاصلا للنبيين والمرسلين الذين هم أفضل الخلق وأعلاهم درجة، لم يجعل القبول لهم، وإنما عورضوا، وأوذوا، وحصل لهم ما حصل، فالداعية يحتاج إلى أن يصبر كما صبر المرسلون؛ بل إن النبي عليه الصلاة والسلام أمر بأن يختذلي حذو الصابرين بقول الله جل وعلا: ﴿فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ﴾ [الأحقاف: ٣٥].

فالصبر، الصبر في غاية المهمات لمن علم، فعمل، فدعا، يحتاج إلى أن يصبر، فإن لم يصبر، كان من الذين يستخفُّهم الذين لا يوقنون، قال جل وعلا: ﴿فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَلَا يَسْتَخِفْنَكَ الَّذِينَ لَا يُوْقِنُونَ﴾ [الروم: ٦٠]؛ فقد حذر النبي عليه الصلاة والسلام أصحابه من العجلة قال: «ولكنكم قوم تستعجلون». <sup>(١)</sup>

هذه المسائل الأربع واجب تعلُّمها، والعمل بها؛ العلم، والدعوه، والعمل، والصبر، ودليل ذلك قول الله جل وعلا: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿وَالْعَصْرِ﴾ (١) إنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ (٢) إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّيْرِ﴾ (٣) [العصير]، قال جل وعلا: ﴿وَالْعَصْرِ﴾، العصر هو الزمان، أقسم الله جل وعلا به لشرفه؛ الزمان المطلق، ﴿وَالْعَصْرِ﴾ يعني: والزمن، والعمُر، والوقت؛ لأنه أشرف شيء أعطيه الإنسان، أنْ أعطي عمراً فيه يعبد الله جل وعلا، ويطهيه، فبسبب العمُر عبد الله، وبسبب العمُر شرف، إن كتب الله جل وعلا له الجنَّة أن يكون من أهل الجنَّة، فهو شريف القدر، عظيم القدر، ﴿وَالْعَصْرِ﴾ حواب القسم، ما معنى حواب القسم؟ يعني لأي شيء جاء القسم؟ لم أقسم الله جل وعلا بالعصر؟ قال جل وعلا: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ﴾، فحواب القسم هو: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ﴾، وأكد ذلك، بـ﴿إِنَّ﴾ وباللام في قوله: ﴿لَفِي خُسْرٍ﴾، ومن المتقرر في علم المعاني من علوم البلاغة، أن: إن واللام من أنواع المؤكّدات.

اجتمع ههنا أنواع من المؤكّدات:

أولاً: القسم، الثاني: مجيء إن، الثالث: مجيء اللام التي تسمى المزحلقة، أو المزحلفة، مجيء اللام في خبر إن.

قال جل وعلا: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ﴾.

وأهل العلم يقولون يعني أهل العلم بالمعاني يقولون: إن مجيء المؤكّدات يصلح إذا كان المخاطب منكرا لما اشتمل عليه الكلام.

<sup>(١)</sup> البخاري: كتاب الإكراه، باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر، حديث رقم (٦٩٤٣).

فمثلاً تقول لمن لم يكن عنده الخبر: فلان قادم، لا يصلح أن تقول: إنَّ فلاناً قدماً. وذلك لم ينكر الكلام، ويريد أن يستقبل الخبر، تقول: فلان قدماً. فأخبرته بقدوم فلان، لكن إن كان منكراً له، أو متَّلِّ مترَّزاً المنكر له، فإنَّك تُؤكِّد الكلام له، لكنَّكَ يزيد انتباهَهُ، ويُعَظِّم إقرارَه لما اشتمل عليه.

المشركون لأجل ما هم فيه من شرك، وما عاندوا فيه الرسالة، حالهم - بل ومقاتلهم - أئمَّهم هم أصحاب النجاة ﴿وَلَئِنْ رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْدَهُ لَلْحُسْنَى﴾ [فصلت: ٥٠]، فهم ينكرون أنَّهم سيكونون في خسارة، وينكرون - طائفَةً أخرى منهم - أن يكون الإنسان سيرجع إلى خسارَة، وأنَّه لن ينجوا إلاَّ أهل الإيمان، فأكَّدَ الله جل وعلا ذلك لأجل إنكارِهم بالمقال وبال فعل وبالحال، بقوله: ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ﴾، يعني إنَّ حُسْنَ الإنسان، الألْفُ واللامُ هُذَا للجنس، (أَلْ) الجنسية، ﴿الْإِنْسَان﴾ يعني حُسْنَ الإنسان ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ﴾، حُسْنَ الإنسان في خسارَة، يعني في خسارة عظيمة، إلاَّ منْ أُسْتَشِنَّ، وهذا نوع آخر من شدَّ الذهن لقبولِ الكلام، ﴿إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ﴾؛ كلَّ الناس، كلَّ إِنْسانٍ في هلاكٍ وخسارة.

ثم استثنى فقال: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا﴾، هؤلاء الذين استثنَاهُم الله جل وعلا هم أصحاب هذه المسائل الأربعَة التي ذكرها الشيخ رحمه الله تعالى، ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا﴾؛ والإيمان علم وعمل، أليس كذلك؟ الإيمان قول وعمل واعتقاد؛ هذا الاعتقاد هو العلم، لأنَّ العلم مورده القلب والعقل، هذا العلم، فأهلُ العلم ناجون من الخسارة ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾.

ألم نقل: إنَّ الإيمان قول وعمل واعتقاد، وهنا قال: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ فعطف بالواو العمل على الإيمان، وأهل اللغة - النحوة - يقولون: إن الواو تأتي كثيراً للمغایرة، فهل معنى ذلك أنَّ العمل غير الإيمان؟ وأنَّ مسمى الإيمان لا يدخل فيه العمل؟

الجواب: لا، ذلك لأنَّ المغایرة تكون بين حقائق الأشياء، وحقيقة الإيمان أكبر من حقيقة العمل؛ لأنَّ العمل جزءٌ من الإيمان؛ العمل بعض الإيمان، وعطفُ الخاصَّ بعد العام ي يأتي كثيراً، وكذلك عطفُ العام بعد الخاصَّ يأتي كثيراً بالواو، من مثل قول الله جل وعلا: ﴿مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِلَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجَبْرِيلَ وَمِيكَالَ﴾ [البقرة: ٩٨]، هنا ﴿جَبْرِيلَ وَمِيكَالَ﴾ أليسَا من الملائكة؟ لمَ عطفُهم على الملائكة؟ عطفُ للخاصَّ بعد العام، إذن لماذا يعطفُ الخاصَّ على العام مع دخولِ الخاصَّ في العام؟ لابدَّ يكون له قصد، لابدَّ يكون ثمَّ فائدة، الفائدة التنبيه على أنه في الحكم مثلَ الأول، ولهذا قال جل وعلا هنا: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾.

والشيخ رحمه الله تعالى فهم ذلك؛ فقال: (يجبُ علينا تَعْلِمُ أربعَ هذه المسائل)، فذكرُ العلم ثمُّ العمل؛ لأنَّه قال: ﴿وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾، فلما عطفُ الخاصَّ على العام دلَّ على شرفِهِ، وعلى أنه يهتمُ به، وعلى مزيدِ مكانتِهِ، ثمَّ لأنَّه في الحكم مثلَ الأول.

قال جل وعلا بعد ذلك: ﴿وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّيْرِ﴾ يعني دعا بعضَهم بعضاً إلى الحقِّ، ودعا بعضَهم بعضاً إلى الصبرِ، وهذه هي المسائل الأربعَة.

الصبر **(وتَوَاصُوا بِالصَّبْرِ)**، الصبر أقسام ثلاثة:

- صبر على الطاعة.

- وصبر عن المعصية.

- وصبر على قدر الله المؤلم؛ بل صبر على أقدار الله التي تسرّ والتي تؤلم.

هذه أنواع الصبر الثلاثة؛ صبر على الطاعة، وصبر عن المعصية، وصبر على قدر الله، وكلها يحتاج إليها العالمون، الدعاة.

قال الشافعى رحمة الله فيما ذكر الشيخ ههنا: (لُوْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلَّا هَذِهِ السُّورَةُ لَكَفَتُهُمْ)، يعني لو ما أنزل الله جل وعلا من القرآن، لو ما أنزل الله حجة على الخلق، مع رسول الله ﷺ إلا هذه السورة لكتفى بها حجة، لم؟ لأنها اشتتملت على أن كل الناس آيلون إلى خسار ووبال وهلاك، إلا أهل هذه الأوصاف؛ وهم المؤمنون. معنى ذلك لو خططنا بهذه السورة، لو خططنا بها وحدها، مؤمنون بمن؟ لا بد هناك شيء يؤمن به، ثم يعملون، يعملون على أي شيء؟ وبأي شيء؟ لا بد أن هناك سبيلا؛ وهو سنة النبي عليه الصلاة والسلام، هناك تواصي بالحق، دعوة إلى ذلك، وتواصي بالصبر؛ صبر على هذا، فترى أن هذه السورة اشتتملت على كل ما يدلّ الخلق على رهم جل وعلا، ويقودهم إلى إتباع رسالة النبي عليه الصلاة والسلام.

ثم ذكر قول البخاري رحمة الله تعالى في صحيحه كما نقل الشيخ رحمة الله: (باب العلم قبل القول والعمل) وساق قول الله جل وعلا: **(فَاغْلِمْ أَهُدُّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنِبِكَ)** [محمد: ١٩]، فبدأ بالعلم قبل العمل والقول؛ الذي هو الاستغفار.

لِمَ ذَكَرَ الشَّيْخُ هَذَا؟ لِأَيِّ شَيْءٍ؟

لأجل أن هذه الرسالة علم، كلها شرح وبيان للمسألة الأولى، للواجب الأول، ألا وهو العلم، فينبئ طالب العلم أن العلم مهم، مهم للغاية، حتى إنه قبل القول والعمل، فقبل أن يستغفر العبد، لا بد أن يعلم العلم الواجب عليه، وهذا العلم هو الذي ينجيه بنفسه، هو الذي ينجي به نفسه - بفضل الله جل وعلا - إذا سئل عن هذه المسائل الثلاثة.

الشيخ رحمة الله تعالى يريد أن يبين لك ثلاثة الأصول هذه، والمسائل المتعلقة بها، فأكّد لك أهمية العلم بقوله، فيما ساق عن البخاري (باب العلم قبل القول والعمل)، العلم قبل ولاشك؛ وهذا قال ابن القيم رحمة الله تعالى، وما أحسن ما قال، يقول: **وَالْجَهْلُ دَاءُ قَاتِلٍ**. وصدق؛ الجهل داء قاتل، قال:

أَمْرَانِ فِي التَّرْكِيبِ مُتَّفَقَةٌ  
 وَطَبِيبُ ذَاكَ الْعَالَمِ الرَّبَّانِي  
 مِنْ رَابِعٍ وَالْحَقُّ ذُو تِبَيَانٍ  
 وَكَذَلِكَ الْأَسْمَاءُ لِلْدِيَنِ  
 وَجَزَاؤُهُ يَوْمُ الْمَعَادِ الثَّانِي  
 جَاءَتْ عَنِ الْمَعْوَثِ بِالْفُرْقَانِ

وَالْجَهْلُ دَاءُ قَاتِلٌ وَشَفَاوَهُ  
 ئَصٌّ مِنَ الْقُرْآنِ أَوْ مِنْ سُنْنَةِ  
 الْعِلْمِ أَقْسَامُ ثَلَاثٌ مَا لَهَا  
 عِلْمٌ بِأَوْصَافِ الْإِلَهِ وَفَعْلِهِ  
 وَالْأَمْرُ وَالنَّهِيُّ الَّذِي هُوَ دِينُهُ  
 وَالْكُلُّ فِي الْقُرْآنِ وَالسُّنْنِ الَّتِي

**وَاللَّهُ مَا قَالَ أَمْرًا فَمُتَحَذِّلُونَ بِسْمِ اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ**

يبن أن الجهل داء قاتل، بم يزال الجهل؟ قال: (أَصُّ مِنَ الْقُرْآنِ أَوْ مِنْ سُنَّةِ)، من طبيب ذاك الذي يرشدك ويبين لك؟ قال: (وَطَبِيبُ ذَاكَ الْعَالَمِ الرَّبَّانِيِّ)، ليس كل منتب للعلم ولكن هو العالم الرباني، الذين وصفهم الله جل وعلا في سورة آل عمران بقوله: ﴿وَلَكِنْ كُوْنُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ﴾ [آل عمران: ٧٩]، ثم يبيّن العلم هذا ما هو - الذي تسعى إليه -؟، فقال (عِلْمٌ بِأَوْصَافِ الإِلَهِ وَفِعْلِهِ وَكَذَلِكَ الْأَسْمَاءُ لِلَّهِيَّانِ)، هذه شملت التوحيد؛ توحيد الربوبية والألوهية والأسماء والصفات.

ثم قال العلم الثاني ما هو؟ قال: (وَالْأَمْرُ وَالنَّهِيُّ الَّذِي هُوَ دِينُهُ) يعني الفقه؛ الأمر والنهي، الأحكام؛ الحلال والحرام، هذا مأمور به، وهذا منهي عنه، هذا افعله، وذاك لا تفعله، هذا النوع الثاني من العلم النافع.

والثالث (وَجَزَاؤُهُ يَوْمَ الْمَعَادِ الثَّالِثِيِّ) الذي هو العلم بما يكون يوم القيمة، ووسائل ذلك.

الشيخ رحمه الله تعالى يقول: (العلم قبل القول والعمل)، نعم، وصدق رحمة الله، فالعلم إذا كان قبل القول والعمل بورك لصاحبه في القليل، وإن كان العمل و القول قبل العلم ربما كانت الأعمال والأقوال جبالاً، ولكنها ليست على سبيل نجاة.

ولهذا روى الإمام أحمد في الزهد وأبو نعيم وجماعة عن أبي الدرداء أنه قال: يا حبذا نوم الأكياس وإفطارهم، كيف يغبنون سهر الحمقى وصومهم، ولشقال ذرة مع بر ويقين أعظم عند الله من أمثال الجبال عبادة من المغتربين. يقول: (يا حبذا)، يعني يتمنى (نوم الأكياس)، الأكياس من؟ (إِنَّ اللَّهَ عِبَادًا فَطَنَا) هؤلاء هم الأكياس الذين حيوا؛ قلوبهم صحيحة، عقولهم صحيحة، يقول يا حبذا نوم الأكياس؛ أهل العلم، وإفطارهم، ناموا، والحمقى -على كلام أبي الدرداء- سهروا ليتهم في صلاة، لكن هؤلاء لا يستوون عند أبي الدرداء مع أولئك؛ لأن أولئك عبدوا الله جل وعلا على جهل، وهؤلاء عبدوا الله بعبادات قليلة، ولكنها مع علم وبصيرة فكانوا أعظم أجرًا، بحيث قال أبو الدرداء رضي الله عنه: ولشقال ذرة مع بر ويقين أعظم من أمثال الجبال عبادة من المغتربين.

لهذا نقول: العلم في غاية الأهمية، العلم في غاية الأهمية، وينبدأ به قبل كل شيء، خاصة العلم الذي يصح العبادة، يصحح العقيدة، يصحح القلب، ويجعل المرء في حياته يسير على بينة وفق سنة الرسول عليه الصلاة والسلام ليس على جهالة.



**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

[المتن]

اعلم رحمك الله: أن الله يجب على كل مسلم ومسلمة تعلم هذه الثلاث مسائل والعمل بهن:  
 الأولى: أن الله خلقنا ورزقنا ولم يتركنا هملاً، بل أرسل إلينا رسولاً فمن أطاعه دخل الجنة ومن عصاه دخل النار.  
 والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ فِرْعَوْنَ وَالرَّسُولَ فَأَخْذَنَاهُ أَخْذًا وَبِيَالًا﴾ [المزمول: ١٥-١٦].

الثانية: أن الله لا يرضى أن يشرك معه أحد في عبادته لا ملك مقرب ولا نبي مرسى والدليل قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨].

الثالثة: أن من أطاع الرسول ووحد الله لا يجوز له موالاة من حاد الله ورسوله ولو كان أقرب قريب. والدليل قوله تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادِونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءُهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتُهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [الجادلة: ٢٢].

[الشرح]

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد:

فهذه المسائل الثلاث التي ذكرها الشيخ رحمه الله تعالى صلة لما قبلها، وتمهيد لما بعدها، فأعاد وكرر بقوله: (اعلم رحمك الله)، وفي هذا ما فيه من التلطف بال المتعلمين، (اعلم الله يجب على كل مسلم ومسلمة تعلم هذه الثلاث مسائل) مع المسائل الأربع التي سبقت، وهذه المسائل يجب أن يتعلّمها كل مسلم وكل مسلمة؛ لأنّ فيها بيان أصل الدين وقاعدة الدين.

الأولى من تلکم المسائل: أن الله حل جلاله خلق الخلق لغاية، لم يخلقهم لغير غاية، لم يخلقهم سداً ولا عبشاً سُبْحانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يصفون، بل إنما خلق الخلق لغاية، قال جل وعلا: ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوْكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ [الملك: ٢]، وقال جل وعلا: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا﴾ [المؤمنون: ١١٥]، يعني لغير غاية ولغير حكمة ﴿وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٥]، وأنه لن يكون بعثٌ بعد خلقكم، وأنه لن يكون إرجاع لكم إلى من خلقكم، هذا فيه قدح، هذا الظن فيه قدح في حكمة الله جل وعلا، لذلك قال جل وعلا بعدها: ﴿فَسَعَى اللَّهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ﴾<sup>(١)</sup> تعالى عما يصفه به المبطلون، تعالى عما يظنه عليه الجاهلون القادحون في حكمته.

<sup>(١)</sup> سورة طه الآية (١١٤)، المؤمنون الآية (١١٦).

فإذن الخلق مخلوقون لغاية، ما هذه الغاية؟ هي ما يبینها في قوله جل وعلا: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ (٥٦) مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعَمُونَ (٥٧) إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّيْنُ﴾ [الذاريات: ٥٦-٥٨] ، الله جل وعلا ما حلق الجن والإنس إلا لغاية واحدة وهي الابتلاء؛ ﴿لَيَلْوُكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾<sup>(١)</sup> الاختبار، اختبار في أي شيء؟ في عبادته: هل يعبد وحده لا شريك له أم يتخذ<sup>(٢)</sup> المخلوق هذا آلهة أخرى مع الله جل وعلا؟ وهذه مسألة ولا شك عظيمة.

الإنسان خلق لهذه الغاية؛ لكن يحتاج إلى من يُصْرِّه بهذه الغاية، ويعلمه القصد من خلقه، ويعلمه كيف يصل إلى عبادة ربّه على الوجه الذي يرضى به الله جل وعلا عنه، فبعث الله جل وعلا رسلاً مبشرين ومنذرين يدلون الخلق إلى وعلى خالقهم، يعرفونهم عن يستحق العبادة وحده، ويعرفونهم بالطريق التي أذنَ من خلقهم أن يعبدوه بها؛ قال جل وعلا لنبينا محمد عليه الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا﴾ [سبأ: ٢٨] ، وقال جل وعلا: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فَرْعَوْنَ رَسُولًا﴾ [المزمول: ١٥] ، فكلَّ أمة قد حلا فيها نذير، كما قال جل وعلا: ﴿وَإِنْ مِنْ أَمْمَةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ﴾ [فاطر: ٢٤] ، نذير ينذرهم ويسيرهم؛ يشير من أطاع وينذر من النار، وينحوّف من النار ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ﴾ [النحل: ٣٦] ، فثبت بهذه النصوص أنَّ الله جل وعلا لم يترك الخلق وشأنهم بعد أن خلقهم، بل بعث لهم رُسلاً يعلموهم ويهذبونهم ويصيرونهم الطريق التي يرضى الله جل وعلا بها أن يعبدوه بها دونها سواها من الطرق الموصلة، وتلكم الطريق طريق واحدة، ليست بطرق متعددة كما قال جل وعلا: ﴿إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ [الفاتحة: ٦] فهو صراط واحد، وهناك صُرُطٌ أخرى، هي صُرُطٌ أهل الضلال والجهل والغواية، والموى أما الطريق الموصلة إلى الله جل وعلا فهو طريق المرسلين الذي جاءوا به من عند الله جل وعلا؛ وهو دين الإسلام العام، كما قال جل وعلا: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾ [آل عمران: ١٩] ، استسلام الله جل وعلا بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبراءة من الشرك وأهله.

الرسل يبینوا للناس هذه الغاية، ودلّوهم على عبادة الله جل وعلا وحده دون ما سواه، فقامت العداوةُ بين الرسل وبين أقوامهم في هذا الأصل؛ حيث إنَّ الخلق يريدون أن يعبدوا الله جل وعلا بالطريقة التي يحبون لا بالطريقة التي يُحبُّها الله جل وعلا.

ولهذا قال بعض أئمَّةِ السلف: ليس الشأن أن تُحبَّ ولكن الشأن أن تُحَبَّ. ليس الشأن أن تحبَ الله، فإنَّ محبةَ الله جل وعلا يدعُوها المشركون، يدعُوها الضالون، كلَّ قومٍ بعثت إليهم الرسل يدعونَ أهُمْ يريدونَ وجهَ الله، يريدونَ ما عندَ الله، يحبونَه، ربما يتصدقونَ ويُصلُّونَ ويدعونَ ويصلُّونَ ويقتربونَ، وما فعلَ أهلُ الجاهلية - جاهليَّةُ العرب - مِنَّا بيعيدُ، لكنَّ ليس الشأن أن يُحبَّ الحبُّ رَبِّهِ، ولكن الشأن أن يُحبَّ العبدَ رَبِّهِ؛ الشأن أن يحبَ الله جل وعلا العبدَ، متى يكونُ ذلك؟

<sup>(١)</sup> سورة: الملك الآية (٢)، هود الآية (٧).

<sup>(٢)</sup> انتهى الشريط الأول.

لابد أن يبحث العبد عن سبيل محبة الله جل وعلا له، هذا السبيل يبينه الله جل وعلا في قوله: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحْبُّونَ اللَّهَ﴾ زعماً ﴿فَاتَّبِعُونِي﴾ طاعةً ﴿يُحِبِّكُمُ اللَّهُ﴾ [آل عمران: ٣١].

فإذن سبيل محبة الله للعبد هي طاعة الرسول واتباع الرسل وخاتم المرسلين نبينا محمد ﷺ الذي بعثته وبرسالته نُسخت جميع الرسائلات ونسخت جميع الكتب من قبله عليه الصلاة والسلام.

فبقي للناس طريق واحد يصلون به إلى ربهم جل وعلا؛ ألا وهو طريق محمد عليه الصلاة والسلام، إذ هو الواسطة العملية للاتباع؛ لاتباعه للوصول إلى الله جل وعلا، فمن اتبع واهتدى بغير هدي النبي عليه الصلاة والسلام، هذا النبي الخاتم، فهو من الصالحين الذين تنكبوا سبيل الحق.

هذا الأصل الأول، وهذه المسألة الأولى عظيمة جدًا؛ لأنها إذا استقرت في قلب العبد قادته إلى كل خير، يعلم أنه ما خلق إلا لغاية.

ما هذه الغاية؟ هي عبادة الله وحده دون ما سواه.

كيف أعرف طرق هذه العبادة؟ باتباع النبي عليه الصلاة والسلام.

فتلخص الدین في هذه المسألة العظيمة، وما أحسن قول شمس الدين ابن القيم في نوينته بعد أبيات قال:

**فَلَوْا حَدٍ كُنْ وَاحِدًا فِي وَاحِدٍ أَعْنِي سَبِيلَ الْحَقِّ وَالْإِيمَانِ**

(لو أحد) الله جل وعلا وحده دون ما سواه، (كن واحداً) في قصداك وإرادتك وتوجهك وطلبك، (في واحد) في طريق واحد، قال بعدها: (أعني سبيل الحق والإيمان) الذي هو سبيل النبي عليه الصلاة والسلام.

المسألة الثانية: أن الله جل وعلا لا يرضى أن يشرك معه أحد في عبادته، لا ملك مقرب، ولا نبي مرسل، بل كل عبيد الله جل وعلا.

الله جل وعلا إنما يرضى التوحيد، يرضى أن يعبد وحده دون ما سواه.

فمن أشرك مع الله جل وعلا إلها آخر فقد نقض الغاية العملية التي كلف بها من خلقه ومن إيجاده؛ قال جل وعلا: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨]، ﴿فَلَا تَدْعُوا﴾ دعاء مسألة ودعاء عبادة مع الله أحدا.

المسجد يُفعَل فيها شيئاً:

● سؤال الله جل وعلا، دعاء الله جل وعلا دعاء المسألة، هذا نوع.

● والثاني عبادة الله جل وعلا بأنواع العبادات من الصلاة -الفرض والنفل-، ومن التلاوة، ومن الذكر، ومن التعلم والتعليم، ونحو ذلك.

قال جل وعلا: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ﴾، ﴿الْمَسَاجِدَ﴾ أقيمت لله جل وعلا؛ لعبادته وحده دون ما سواه، ﴿فَلَا تَدْعُوا﴾ دعاء مسألة أحدا غير الله، ولا تدعوا دعاء عبادة أحدا غير الله، وكما أن المصلى لا يصلى إلا لله، فكذلك في المسجد وفي غيره، فلا يسأل ولا يدعو إلا الله جل وعلا.

دعا المسألة: هو الذي يسميه العامة أو يسميه الناس الدعاء، وهو المقصود به، إذا قيل دعا فلان يعني سأله الله جل وعلا قال: اللهم اعطني، اللهم اغفر لي. ونحو ذلك، هذا يسمى دعاء المسألة.

أَمَّا دُعَاءُ الْعِبَادَةِ: فَهُوَ الدُّعَاءُ نَفْسُهَا؛ لِأَنَّ الْمُتَبَدِّلَ اللَّهُ جَلْ وَعَلَا بِصَلَوةٍ أَوْ بِذِكْرِهِ هُوَ سَائِلُ اللَّهِ جَلْ وَعَلَا؛ لِأَنَّهُ إِنَّمَا عَبَدَ وَصَلَى، أَوْ صَامَ، أَوْ زَكَى، أَوْ ذَكَرَ، أَوْ تَلَاقَ، رَغْبَةً فِي الْأَجْرِ، كَأَنَّهُ سَأَلَ اللَّهَ جَلْ وَعَلَا الشُّوَابَ.

لَهُذَا يُقَالُ الدُّعَاءُ قَسْمَانِ: دُعَاءُ مَسَأْلَةٍ وَدُعَاءُ عِبَادَةٍ، قَالَ جَلْ وَعَلَا: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَآخِرِينَ﴾ [غافر: ٦٠]، فَقَالَ فِي أَوَّلِ الْآيَةِ: ﴿إِذْ أَدْعُونِي﴾، وَقَالَ فِي آخِرِهَا: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي﴾ فَدَلَّ عَلَى أَنَّ الدُّعَاءَ عِبَادَةً، أَوْ هُوَ الْعِبَادَةُ.

وَهُذَا فَسْرَ السَّلْفِ قَوْلُهُ: ﴿إِذْ أَدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾ الْإِسْتِجَابَةُ هُنَا فُسْرَتْ بِتَفْسِيرَيْنِ:

- ﴿أَسْتَجِبْ﴾ بِعْنِ أَعْطِكُمْ مَا سَأَلْتُمْ.
- أَوْ أُتِبْكُمْ؛ أَدْعُونِي أُتِبْكُمْ.

إِذَا كَانَتْ فِي هَذَا التَّقْدِيرِ (أَدْعُونِي أُتِبْكُمْ) هَذِهِ الْمِعْنَى فَيُكَوِّنُ الدُّعَاءَ هُنَا الدُّعَاءَ بِعْنِ الْعِبَادَةِ، لِأَنَّهَا هِيَ الَّتِي يَتَعَلَّقُ بِهَا الشُّوَابُ.

وَإِذَا كَانَتِ الإِسْتِجَابَةُ هُنَا بِعْنِ إِعْطَاءِ السُّولِ يَكُونُ الدُّعَاءُ هُنَا دُعَاءُ مَسَأْلَةٍ.

وَهُذِهِ الْمَسَأْلَةُ مَقْرَرَةٌ تَقْرِيرًا وَاضْحَى فِي كُتُبِ أَهْلِ الْعِلْمِ؛ أَلَا وَهِيَ أَنْ قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾، أَنَّهُ يَشْمَلُ نُوْعَي الدُّعَاءِ؛ دُعَاءَ الْمَسَأْلَةِ وَدُعَاءَ الْعِبَادَةِ.

وَقَدْ جَاءَ فِي الْحَدِيثِ الصَّحِيفَةِ عَنِ النَّعْمَانَ بْنِ بَشِيرٍ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «الْدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ»،<sup>(١)</sup> وَفِي مَعْنَاهِ مَا جَاءَ عَنْ أَنْسٍ مَرْفُوعًا «الْدُّعَاءُ مَخُ الْعِبَادَةُ».<sup>(٢)</sup>

اللَّهُ جَلْ وَعَلَا لَا يَرْضِي أَنْ يُشْرِكَ مَعَهُ أَحَدٌ، قَدْ يُتَوَهَّمُ أَنَّ الْمَخْلوقَ إِذَا بَلَغَ إِلَى غَايَةِ عَظِيمَةٍ أَنَّهُ يَكُنَّ أَنْ يُوصَلُ إِلَى اللَّهِ جَلْ وَعَلَا بِاتِّخَادِهِ وَاسْطَةً، بِاتِّخَادِهِ وَسِيلَةً، وَأَعْلَى الْمَخْلوقَاتِ مَقَامًا عِنْدِ الْخَلْقِ: الْمَلَائِكَةُ وَالرَّسُلُ وَالْأَنْبِيَاءُ، هَذَا نَفْيُ الشَّيْخِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى هَذِينِ فَقَالَ: (اللَّهُ - جَلْ وَعَلَا - لَا يَرْضِي أَنْ يُشْرِكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِي عِبَادَتِهِ لَا مَلَكٌ مُقْرَبٌ وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ)، (لَا مَلَكٌ مُقْرَبٌ) حَتَّى وَلَوْ كَانَ جَبَرِيلُ الَّذِي هُوَ سَيِّدُ الْمَلَائِكَةِ وَأَشَرَّفُهُمْ وَأَعْظَمُهُمْ. (وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ) حَتَّى النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ.

دَلِيلُ ذَلِكَ ﴿فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾، وَجَهُ الْإِسْتِدَلَالِ أَنَّ ﴿أَحَدًا﴾ نَكْرَةُ جَاءَتْ فِي سِيَاقِ النَّفِيِّ، وَقَدْ تَقَرَّرَ أَنَّ النَّكْرَاتِ إِذَا أَتَتْ فِي سِيَاقِ النَّفِيِّ، أَوِ النَّهِيِّ، أَوِ الشَّرْطِ، أَوِ الْإِسْتِفَاهَ، فَإِنَّهَا تُعْمَلُ. قَالَ: ﴿فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ يَدْخُلُ فِي ﴿أَحَدًا﴾ الْمَلَائِكَةُ، وَيَدْخُلُ فِيهِ الْأَنْبِيَاءُ.

(١) سنن أبي داود: كتاب الصلاة، كتاب الدعاء، حديث رقم (١٤٧٩).

سنن الترمذى: كتاب تفسير القرآن، باب (وَمِنْ سُورَةِ الْبَقَرَةِ)، حديث رقم (٢٩٦٩).

سنن ابن ماجه: كتاب الدعاء، باب فضل الدعاء، حديث رقم (٣٨٢٨).

قال الشيخ الألبانى: صحيح.

(٢) سنن الترمذى: كتاب الدعوات، باب ما جاء في فضل الدعاء، حديث رقم (٣٣٧٠). قال الترمذى: هَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ مِنْ هَذَا الْوَجْهِ لَا نَعْرِفُ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ ابْنِ هَمِيْعَةَ، قَالَ الشَّيْخُ الْلَّبَانِيُّ: ضَعِيفٌ هَذَا الْفَظْ.

هذا الأصل يجب على كل مسلم ومسلمة أن يعلمه علماً يقينياً لا شك فيه ولا شبهة، بدليله وهو قوله: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾، فلا يخطر على قلب المسلم أو المسلمة أنه يمكن أن يدعوا غير الله، أو أن يستغيث بغير الله، أو أن يتوجه إلى غير الله، بأي نوع من أنواع العبادات، حتى ولو كان المتوجه إليه ملك مقرب، أونبي مرسلاً.

ومن المقرر أن ثمَّ فرقاً بين النبي والرسول؛ فليس كل نبي رسول، بينما كل رسول نبي، وقول الشيخ هنا: (ولا نبِيٌّ مُرسَلٌ)؛ لأن الرسالة أرفع درجة من النبوة. والفرق بينهما أن:

النبي: هو من أوحى إليه بشرع، وأمر بتبلیغه إلى قوم موافقين له، أو لم يؤمر بالتبليغ.

والرسول: هو من أوحى إليه بشرع، أو كتاب، وأمر بتبلیغه إلى قوم مخالفين.

فيإذن النبي مرسلاً، وقد يكون مرسلاً إلى نفسه، لكنه ليس بالرسول بالمعنى الأخص.

وبهذا يتضح المقام، وذلك لقول الله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيٌّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّى الْقَى الشَّيْطَانُ فِي أُمَّنِيَّتِهِ﴾ [الحج: ٥٢]، فأثبتت أن الرسول مُرسلاً، وأن النبي أيضاً يقع عليه الإرسال قال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ﴾، الرسول يقع عليه الإرسال، (ولا نبِيٌّ) أيضاً النبي يقع عليه الإرسال، يعني يؤمر أن يبلغ ذلك، لمن؟ لمن يوافقه هذا النبي، مثل أنبياء بني إسرائيل إذا مات فيهم النبي؛ خلفه النبي يبلغ من يوافقه في عقيدته، من يوافقه في إتباعه لشريعة النبي؛ الرسول الذي قبله، إذا بلغ موافقاً، وكان هذا التبليغ مأموراً به من الله حل وعلا، ومعه شرع، أو بعض شرع، فإن هذا النبي. وقد لا يكون مأموراً بتبلیغه إلى قوم موافقين، فقد يبلغ نفسه، وعلى هذا يحمل بأحد تفاسير أو شروح العلماء، ما جاء في الحديث «أنَّ النَّبِيَّ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدًا»<sup>(١)</sup> قد يكون لأنَّه لم يُستحب له، وقد يكون بأنه إنما أمر أو أوحى إليه لنفسه لا لغيره.

المُسَأَّلَةُ التَّالِثَةُ: أن من وحد الله وأطاع الرسول واتبع دين الإسلام لا يجوز له أن يُوالي من حاد الله ورسوله، ولو كان أقرب قريب، لا يجوز له أن يُوالي من حاد الله ورسوله، ولو كان ذلك أباً أو أمّاً أو أخاه أو اخته أو قريبه، وذلك لقول الله تعالى: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادِونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَائِنُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ﴾ [المجادلة: ٢٢] إلى آخر الآية، وقال جل وعلا: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّخِذُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْ لِيَاءً إِنْ اسْتَحْبُبُوا الْكُفُرَ عَلَى الْإِيمَانِ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [التوبه: ٢٣]، وقال جل وعلا: ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ﴾ [المائدة: ٥١] لما ذكر اليهود والنصارى.

فأصل الدين الذي هو منْ معنى كلمة التوحيد الولاء والبراء؛ الولاء للمؤمنين وللإيمان، والبراءة من المشركين والشرك، ولهذا يُعرف علماؤنا الإسلام بـ: الاستسلام لله بالتوحيد والانقياد له بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله.

(١) البخاري: كتاب الطب، باب من لم يرق، حديث رقم (٥٧٥٢).

مسلم: كتاب الإيمان، باب الدليل على دخول طائف من المسلمين الجنة بغير حساب ولا عذاب، حديث رقم (٢٢٠).

وهنها تنبئ أنها في بعض نسخ كتاب الشيخ أنه عرف الإسلام بهذا وقال في آخره (والخلوص من الشرك وأهله)، المعروف عنه في النسخ الصحيحة التي قرأت على العلماء (البراءة من الشرك وأهله)؛ لأن البراءة تشمل الخلوص وزيادة، وهي الموافقة لقول الله جل وعلا: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيَّهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأَءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ [٢٦] إلا الذي فطرني ﴿[الزخرف: ٢٦-٢٧].﴾

هنا قال: لا يجوز لمن وحد الله، وأطاع الرسول، واتبع دين الإسلام، أن يولي أحداً من المشركين. (الموالاة) معناها أن تتحذه ولها، وأصلها من الولاية، والولاية هي الحبة، قال جل وعلا ﴿هُنَالِكُ الْوَلَايَةُ لِلَّهِ الْحَقُّ﴾ [الكهف: ٤٤]، يعني هنالك الحبة والموافقة والنصرة لله الحق، فأصل المقالة الحبة والموافقة، وهذا استدل بقوله: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ﴾ [المجادلة: ٢٢]، ففسر المقالة بأنها الموافقة، وهذا معناه أن أصل المقالة في القلب، وهو حبة الشرك أو حبة أهل الشرك والكفر.

فأصل الدين أنّ من دخل في (لا إله إلا الله) فإنه يحب هذه الكلمة وما دلت عليه من التوحيد، ويحب أهلها، ويبغض الشرك المنافق لهذه الكلمة، ويبغض أهلها.

فكلمة الولاء والبراء هي معنى المقالة والمعاداة، وهي معنى الحب والبغض، فإذا قيل: الولاء والبراء في الله، هو معنى الحب والبغض في الله، وهو معنى المقالة والمعاداة في الله؛ ثلاثة معنى واحد، فأصله القلب؛ حبة القلب.

إذا أحب القلب الشرك صار موالياً للشرك، إذا أحب القلب أهل الشرك صار موالياً لأهل الشرك. كذلك إذا أحب القلب الإيمان صار موالياً للإيمان، إذا أحب القلب الله صار موالياً لله، إذا أحب القلب الرسول صار ولها موالياً للرسول ﷺ، وإذا أحب القلب المؤمنين صار موالياً ولها للمؤمنين؛ قال جل وعلا ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ﴾ [٥٥] وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ﴾ [٥٦-٥٥]، يعني من يحب وينصر الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون.

الموالاة؛ مقالة المشركين والكافر محظوظة وكبيرة من الكبائر، وقد تصل بصاحبها إلى الكفر والشرك، وهذا ضبطها العلماء بأن قالوا: تنقسم المقالة إلى قسمين:

الأول: التولي.

والثاني: المقالة.

المقالة باسمها العام تنقسم: إلى التولي وإلى مقالة.

أما التولي فهو الذي جاء في قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ﴾ [المائدة: ٥١]، تولاه تولياً؛ التولي معناه حبة الشرك وأهل الشرك، حبة الكفر وأهل الكفر، أو نصرة الكفر على أهل الإيمان، فاقداً ظهور الكفر على الإسلام، بهذا الضابط يتضح معنى التولي.

والتولي - كما ذكرت لكم - تولي الكفار والمشركين كفر أكبر، وإذا كان من مسلم فهي ردة.

ما معنِ التولّي؟ معناه محبة الشرك وأهل الشرك (لاحظ الواو)؛ يعني يحب الشرك وأهل الشرك جميعاً مجتمعاً، أو أن لا يحب الشرك ولكن ينصرُ المشركَ على المسلم قاصداً ظهور الشرك على الإسلام، هذا الكفر الأكبر الذي إذا فعله مسلم صار ردّة في حقه والعياذ بالله.

القسم الثاني الموالاة: والموالاة المحرّمة من جنس محبة المشركين والكافر، لأجل دنياهم، أو لأجل قراباتهم، أو ل نحو ذلك، وضابطه أن تكون محبة أهل الشرك لأجل الدنيا، ولا يكون معها نصرة؛ لأنّه إذا كان معها نصرة على مسلم بقصد ظهور الشرك على الإسلام صار تولياً، وهو في القسم المُكْفَر، فإنّ أحّب المشرك والكافر لدنيا، وصار معه نوع موالاة معه لأجل الدنيا، فهذا حرام ومعصية، وليس كفراً.

دليل ذلك قوله تعالى: **﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْخِذُوا عَدُوّي وَعَدُوّكُمْ أَوْلَاءَ ثُلُقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ﴾** [المتحنة: ١]، قال علماؤنا رحمة الله تعالى: أثبت الله جل وعلا في هذه الآية أنه حصل من ناداهم باسم الإيمان اتخاذ المشركين والكافر أولياءٍ بـالقاء المودة لهم.

وذلك كما جاء في الصحيحين وفي التفسير في قصة حاطب المعروفة حيث إنه أرسل بخبر رسول الله ﷺ - وهذه عظيمة من العظام - للمشركين لكي يأخذوا حذراً من رسول الله ﷺ، فلما كُشفَ الأمر، قال عمر رضي الله عنه للنبي عليه الصلاة والسلام: يا رسول الله دعني أضرب عنق هذا المنافق. قال النبي عليه الصلاة والسلام لعمر: «أتر كه يا عمر، يا حاطب ما حملك على هذا؟» فدل على اعتبار القصد؛ لأنّه إن كان قصد ظهور الشرك على الإسلام وظهور المشركين على المسلمين، فهذا يكون نفاقاً وكفراً، وإن كان له مقصود آخر فله حكمه. قال عليه الصلاة والسلام - مستيبينا الأمر - «ما حملك يا حاطب على هذا؟» قال: يا رسول الله، والله ما حملني على هذا محبة الشرك وكراهة الإسلام؛ ولكن ما من أحد من أصحابك إلا وله يد أحجمي بها مالي في مكة، فأردتُ أن يكون لي بذلك يد أحجمي بها مالي في مكة. فقال النبي عليه الصلاة والسلام: «صدقكم». الله جل وعلا قال في بيان ما فعل حاطب **﴿وَمَنْ يَفْعُلْهُ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيل﴾** [المتحنة: ١]، يعني حاطباً، ففعله ضلال. وما منع النبي عليه الصلاة والسلام من إرسال عمر أو ترك عمر إلا أنّ حاطباً لم يخرج من الإسلام بما فعل، وهذا جاء في رواية أخرى قال: «إن الله اطلع على أهل بدر، فقال: افعلا ما شئتم لقد غفرت لكم». <sup>(١)</sup> قال العلماء: لعله جل وعلا بأنهم يموتون ويفرون على الإسلام.

دللت هذه الآية وهي قوله تعالى: **﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْخِذُوا عَدُوّي وَعَدُوّكُمْ أَوْلَاءَ ثُلُقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ﴾** [المتحنة: ١]، مع بيان سبب نزولها من قصة حاطب، أن إلقاء المودة للكافر لا يسلب اسم الإيمان؛ لأنّ الله ناداهم باسم الإيمان، فقال: **﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا﴾** مع إثباته جل وعلا أنّهم ألقوا المودة.

(١) البخاري: كتاب الجهاد والسير، باب الجاسوس، حديث رقم (٣٠٠٧).

مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل أهل بدر رضي الله عنهم وقصة حاطب بن أبي بلتعة، حديث رقم (٢٤٩٤).

ولهذا استفاد العلماء من هذه الآية، ومن آية سورة المائدة **﴿وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ﴾** [المائدة: ٥١]، ومن آية المحادلة التي ساقها الشيخ **﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادِعُونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾** [الجادلة: ٢٢]، إلى أنَّ الموالاة تنقسم إلى تولٌّ وموالاة؛ الموالاة - الاسم العام - منه تولٌّ وهو المُكْفَرُ بالضابط الذي ذكرُه لك، ومنه موالاة وهو نوع مودة لأجل الدنيا ونحو ذلك.

والواجب أن يكون المؤمن محبًا لله جل وعلا ولرسوله وللمؤمنين، وأن لا يكون في قلبه مودة للكفار ولو كان لأمور الدنيا، إذا عَامَلَ المشركين أو عَامَلَ الكفار في أمور الدنيا، إنما تكون معاملة ظاهرة بدون ميل القلب، ولا محنة القلب، لم؟ لأنَّ المشرك حمل قلباً فيه مسَبَّةُ الله جل وعلا، لأنَّ المشرك سابُّ الله جل وعلا بفعله، إذ اتخاذ مع الله جل وعلا إلَيْها آخر، والمؤمن متولٌّ لله جل وعلا ولرسوله وللذين آمنوا، فلا يمكن أن يكون في قلبه مُوادَّةً لشرك حمل الشرك والعياذ بالله.

هذه الثلاثة مسائل من المهمات العظيمات:

**الأولى:** أن يعلم المرء الغاية من خلقه، وإذا علم الغاية، أن يعلم الطريق الموصلة لإنفاذ هذه الغاية.  
**الثانية:** يعلم أنَّ الطريق واحدة، وأنَّ الله جل وعلا لا يرضى الشرك به، حتى بالقربيين عنده، والذين لهم المقامات العالية عنده جل وعلا، لا يرضى أن يُشرك معه أحد.

**الثالثة:** أن لا يكون في قلب الموحَّد - الذي وحَّد الله، وأطاع الرسول، وخلص من الشرك - أن لا يكون في قلبه محبة للمشركين.

هذه الثلاثة هي أصول الإسلام بأحد الاعتبارات.

أسئلة الله جل وعلا أن يجعلني وإياكم من تحققوا بها قولًا وعملاً واعتقادًا وانقيادًا. نعم

٤٠٦٦٦٩٩٩

[المن]

اعْلَمْ - أَرْشَدَكَ اللَّهُ لِطَاعَتِهِ - أَنَّ الْخَنِيفِيَّةَ: مَلَّةُ إِبْرَاهِيمَ، أَنْ تَعْبُدَ اللَّهُ وَحْدَهُ مُخْلِصًا لِهِ الدِّينِ، وَبِذَلِكَ أَمْرَ اللَّهُ جَمِيعَ النَّاسِ وَخَلْقَهُمْ لَهَا، كَمَا قَالَ تَعَالَى: **﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾** [الذاريات: ٥٦]، وَمَعْنَى **﴿يَعْبُدُونَ﴾** يُوحِّدُونَ وَأَعْظَمُ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ التَّوْحِيدَ وَهُوَ: إِفْرَادُ اللَّهِ بِالْعِبَادَةِ وَأَعْظَمُ مَا هُنَّى عَنْهُ الشَّرَكُ؛ وَهُوَ دُعْوَةُ غَيْرِهِ مَعْهُ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾** [النساء: ٣٦].

[الشرح]

هذا فيه تلطف ثالث منه رحمه الله تعالى؛ حيث دعا للمتعلم بقوله (اعْلَمْ أَرْشَدَكَ اللَّهُ)، وهذا الذي ينبغي على المعلمين أن يكونوا متعلفين بالمعلمين؛ لأنَّ التلطف والتعامل معهم بحسن ما يجد المعلم هذا يجعل قلب المتعلم قابلاً للعلم مُفتوحاً له، مُقبلاً عليه.

فيقول: (أَنَّ الْخَنِيفِيَّةَ: مَلَّةُ إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ) هي التي أمر الله جل وعلا نبيه، وأمر الناس أن يكونوا عليها، قال جل وعلا: **﴿ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنَّ أَتَّبِعْ مَلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا﴾** [النحل: ١٢٣]، وملة إبراهيم هي التوحيد؛ لأنَّه هو الذي

تركه فيما بعد؛ حيث قال جل وعلا: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمَهُ إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ (٢٦) إلا الذي فطرني فإنه سيهدين [الزخرف: ٢٧-٢٦]، هذه الكلمة ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾ اشتتملت على نفي في الشق الأول، وعلى إثبات في الشق الثاني، ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ البراءة نفي أليس كذلك؟، ثم ثبت فقال: ﴿إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾ فتبرأ من العبودات المختلفة، وأثبت أنه عابد للذي فطره وحده.

وهذا هو معنى كلمة التوحيد، ولهذا قال جل وعلا بعدها: ﴿وَجَعَلَهَا كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [الزخرف: ٢٨]، يعني لعلهم يرجعون إليها، وعقب إبراهيم عليه السلام منهم العرب، أليس كذلك؟ ومنهم أتباع الأنبياء، فهو أبو الأنبياء، ومعنى ذلك، أنه أب لأقوام الأنبياء، ﴿جَعَلَهَا كَلْمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ إليها، وهذه الكلمة هي كلمة التوحيد (لا إله إلا الله)؛ لأن التوحيد هو ملة إبراهيم، (لا إله إلا الله) معناها ما قال إبراهيم عليه السلام ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ (٢٦) إلا الذي فطرني، فـ(لا إله) مشتملة على البراءة من كل إله عبد، وـ(إله) إثبات للعبادة؛ إثبات لعبادة الله جل وعلا وحده دونما سواه.

ولهذا يقول العلماء: (لا إله إلا الله) معناها لا معبود حق أو بحق إلا الله.

معنى ذلك أن كل العبودات إنما عبدت بغير الحق، قال جل وعلا: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾ [الحج: ٦٢]، ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ﴾، ولكونه جل وعلا هو الحق كانت عبادته وحده دون ما سواه هي الحق، قال: (لا إله)، لا إله بحق، لا معبود بحق، لكن ثم معبودات بغير الحق، ثم معبودات بالباطل، ثم معبودات بالبغى والظلم والعدوان، لكن المعبود بحق ينفي عن جميع الآلهة إلا الله جل وعلا فإنه هو وحده المعبود بحق.

هذه الكلمة هي التي ألقاها إبراهيم عليه السلام في عقبه، وهذا مراد الشيخ رحمه الله تعالى بما ذكر، وبين أن أعظم الواجبات، أعظم ما أمر به إبراهيم الخليل عليه السلام، وما أمر به النبي ﷺ التوحيد، وأعظم ما نهى عنه الشرك.

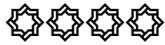
ومعنى ذلك أن أعظم دعوة الأنبياء والمرسلين من إبراهيم عليه السلام؛ بل من نوح عليه السلام إلى نبينا محمد ﷺ، أعظم ما يُدعى إليه بالأمر هو الأمر بتوحيد الله جل وعلا، وأعظم ما ينهى عنه ويؤمر الناس بتركه هو الشرك، فأعظم ما أمر به التوحيد، وأعظم ما نهى عنه الشرك، لم؟ لأن التوحيد هو حق الله جل وعلا، ومن أحمله بعثت الرسال، ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾ [النحل: ٣٦]، فالغاية من بعث الرسال أن تُبين للناس وأن تقول للناس: أعبدوا الله وحده دونما سواه، هذا الأمر، ﴿وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾ يعني أتركتوا الشرك ومظاهر الشرك.

إذن أعظم مأمور به هو التوحيد، أعظم ما دعا إليه الرسل والأنبياء من نوح عليه السلام إلى نبينا محمد عليه الصَّلَوةُ والسلام، أعظم ما دُعى إليه من المأمورات التوحيد، وأعظم ما تُنهى عنه من المنهيات هو الشرك، لم؟ لأن الغاية من خلق الإنسان هي عبادة الله وحده، فصار الأمر بالتوحيد هو المخلوق بأن يعلم وأن يُفْنَدَ غاية الله جل وعلا من خلق هذا المخلوق.

والنهي عن الشرك معناه النهي عن أن يأخذ هذا المخلوق بطريق أو بفعل يخالف الغاية من خلقه، وهذا ولا شك - كما ترى - يقود إلى فهم التوحيد، وإلى فهم حق الله جل وعلا، وفهم دعوة الحق بأعظم ما يكون الفهم؛ لأنك تنظر إلى

أَنْ إِنْفَادُ الْمَرْءِ مَا خُلِقَ مِنْ أَجْلِهِ هُوَ أَعْظَمُ مَا يُؤْدِي إِلَيْهِ، وَنَهَىُّ الْمَرْءُ عَنِ مَا يَصْدِّهُ عَمَّا خُلِقَ مِنْ أَجْلِهِ هُذَا أَعْظَمُ مَا يُنْهَى عَنْهُ، وَهُذَا كَانَتْ دُعْوَةُ الْمُصْلِحِينَ، وَدُعْوَاتُ الْمُجَدِّدِينَ عَلَى مِرَّ الْعَصُورِ بِهَذِهِ الْأُمَّةِ هِيَ فِي الدُّعْوَةِ إِلَى التَّوْحِيدِ وَلِوازْمِهِ وَالنَّهْيِ عَنِ الشَّرِكِ وَذِرَائِعِهِ.

أَسْأَلُ اللَّهَ جَلَّ وَعَلَا أَنْ يَزِيدَنِي وَإِيَّاكُمْ مِنَ الْعِلْمِ النَّافِعِ، وَأَنْ يَمْنَعَنَا بِالْعَمَلِ الصَّالِحِ وَبِالْفَهْمِ وَالسَّدَادِ، وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ. <sup>(١)</sup>



<sup>(١)</sup> انتهى الوجه الأول من الشرح الثاني.

**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

[المتن]

فِإِذَا قِيلَ لَكَ: مَا الأُصُولُ الْثَلَاثَةُ الَّتِي يَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ مَعْرِفَتُهَا؟ فَقُلْ: مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبَّهُ، وَدِينُهُ، وَنَبِيُّهُ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

فِإِذَا قِيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ؟ فَقُلْ رَبِّيَ اللَّهُ الَّذِي رَبَّنِي وَرَبَّنِي جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنَعْمَهِ، وَهُوَ مَعْبُودِي لَيْسَ لِي مَعْبُودٌ سَوَاءٌ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾<sup>(١)</sup> وَكُلُّ مَا سُوَى اللَّهِ عَالَمٌ وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ الْعَالَمِ.

فِإِذَا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ فَقُلْ بِآيَاتِهِ وَمَخْلوقَاتِهِ؛ وَمِنْ آيَاتِهِ الْلَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ، وَمِنْ مَخْلوقَاتِهِ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُونَ السَّبْعُ وَمِنْ فِيهِنَّ وَمَا بَيْنَهُمَا، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ الْلَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لَا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾ [فصلت: ٣٧]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُعْشِي الْلَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَشِيشًا وَالشَّمْسَ وَالقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلَا لَهُ الْخُلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأعراف: ٥٤].

وَالرَّبُّ هُوَ الْمَعْبُودُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ نَسَقُونَ﴾ (٢١) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فَرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنْزَلَ مِنِ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنَدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢١-٢٢]، قَالَ ابْنُ كَثِيرٍ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى: الْخَالقُ لِهَذِهِ الْأَشْيَاءِ هُوَ الْمُسْتَحْقُ لِلْعِبَادَةِ.

[الشرح]

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

أَمَا بَعْدُ:

فَهَذَا ابْتِدَاءٌ مِنَ الْمَصْنُفِ رَحْمَهُ اللَّهُ تَعَالَى، بِبَيَانِ الْمَقْصُودِ مِنْ تَأْلِيفِ هَذِهِ الرِّسَالَةِ، وَمَا قَبْلَهُ مِنَ الْمَهَمَاتِ الَّتِي هِيَ مَوْظِعَاتُ هَذِهِ الْمَقْصُودَ؛ مِنْ بَيَانِ الْوَاجِبَاتِ الْأَرْبَعَ، ثُمَّ الْوَاجِبَاتِ الْثَلَاثَ، ثُمَّ مَا يَتَصلُّ بِذَلِكَ.

هَذِهِ الرِّسَالَةُ صُنِفتَ لِبَيَانِ الْأُصُولِ الْثَلَاثَةِ؛ أَلَا وَهِيَ مَسَائِلُ الْقَبْرِ: مَنْ رَبُّكَ؟ وَمَا دِينُكَ؟ وَمَنْ نَبِيُّكَ؟ وَالْجَوابُ عَلَيْهَا فِي هَذِهِ الرِّسَالَةِ؛ بَلْ إِنَّ هَذِهِ الرِّسَالَةَ مِنْ هَذَا الْمَوْضِعِ إِلَى آخِرِهَا جَوابٌ عَلَيْهَا هَذِهِ الْأَسْئِلَةِ الْثَلَاثَ.

<sup>(١)</sup> سورة: الفاتحة الآية (٢)، يونس الآية (١٠)، الزمر الآية (٧٥)، غافر الآية (٦٥).

فمن كان عالماً بما في هذه الرسالة من بيان تلك الأصول العظام، كان حريًّا أن يُثبت عند السؤال، ذلك لأنَّها فُرِّنَت بأدلةها، وقد جاء في الحديث الذي في الصحيح أنَّ من المفتونين في القبر من يقول: ((هاه، هاه، لا أدرى، سمعت الناس يقولون شيئاً فقلْتُه)).<sup>(١)</sup>

استدل العلماء بقول هذا المفتون في قبره (سمعت الناس يقولون شيئاً فقلْتُه) على أن التقليد لا يصلح في جواب هذه المسائل الثلاث؛ جواب (من ربك؟) يعني من معبودك؟ جواب (ما دينك؟)، جواب (من نبيك؟).

ولهذا يذكر الشيخ الإمام رحمه الله تعالى بعد كل مسألة مما سيأتي، يذكر الدليل من القرآن.

وقد بيَّنا في أول هذا الشرح؛ أنَّ المؤمن يخرج من التقليد، ويكون مستدلاً بما يعلمه، ويعتقده من هذه المسائل بالحق، إذا علم الدليل عليها مرة في عمره، ثم اعتقاد ما دل عليه الدليل، فإن استقام على ذلك حتى موته، فإنه يكون مؤمناً؛ يعني مات على الإيمان؛ لأنَّ استمرار استحضار الدليل والاستدلال لا يُشترط؛ لكن الذي هو واجب أن يكون العبد في معرفته للحق في جواب هذه المسائل الثلاث، أن يكون عن دليل واستدلال ولو لمرة في عمره، وهذا يعلم الصغار والأطفال عندنا رسالة الأصول الثلاثة الأخرى التي فيها جواب أيضاً مع بعض الاستدلال بأقصر مما هنا، يُعلِّمون جواب هذه المسائل الثلاث، حتى إذا بلغ الغلام أو الجارية، إذا هو قد عرف عن دليل واستدلال.

قال رحمه الله تعالى: (فَإِذَا قِيلَ لَكَ مَا الْأُصُولُ الْثَلَاثَةُ الَّتِي يَجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ مَعْرِفَتُهَا؟ فَقُلْ مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبُّهُ، وَدِينُهُ، وَنَبِيُّهُ مُحَمَّداً ﷺ)، (معرفة العبد ربُّه) يعني معرفة العبد معبوده؛ لأنَّ الربوبية في هذا المقام يُراد بها العبودية، لم؟ لأنَّ الابتلاء للأنبياء والمرسلين لم يقع في معاين الربوبية، ألم ترَ أنَّ الله جل وعلا قال: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْنٌ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدْبِرُ الْأَمْرَ﴾ هذه مقتضيات الربوبية ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ﴾ [يونس: ٣١].

المشركون في كل زمان لم يكونوا ينزاعون في تَوَحُّدِ الله جل وعلا في ربوبيته، وهذا فسر العلماء سؤال القبر: من ربك؟ من معبودك؟ لم؟ لأنَّ الابتلاء لم يقع في الربوبية.

وقد سئل الشيخ الإمام رحمه الله تعالى عن الفرق بين الربوبية والألوهية في بعض النصوص -في أحد الأسئلة التي وُجِّهَت إليه- فكان من جوابه أن قال: هذه مسألة عظيمة، وذلك أنَّ الربوبية إذا أطلقت، أو إذا أفردت فإنه يدخل فيها الألوهية؛ لأنَّ الربوبية تستلزم الألوهية، وتوحيد الربوبية يستلزم توحيد الإلهية، والألوهية تتضمَّن الربوبية. لأنَّ المُوحَّد لله جل وعلا في ألوهيته هو ضمناً مُقرًّا بأنَّ الله جل وعلا هو واحد في ربوبيته، ومن أيقن أنَّ الله جل وعلا واحد في ربوبيته استلزم ذلك أن يكون مُقرًّا بأنَّ الله جل وعلا واحد في استحقاق العبادة.

ولهذا تجد في القرآن أكثر الآيات فيها إلزام المشركون بما أقرُوا به ألا وهو توحيد الربوبية على ما أنكروه ألا وهو توحيد الإلهية، من مثل قول الله جل وعلا في سورة الزمر: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ

(١) البخاري: كتاب الجنائز، باب ما جاء في عذاب القبر، حديث رقم (١٣٧٤).

مسلم: كتاب الجنائز وصفة نعيمها وأهلها، باب عرض مقعد الميت من الجنَّة أو النار عليه..، حديث رقم (٢٨٧٠، ٢٨٧١).

(١) هذا توحيد الربوبية، قال بعدها: ﴿قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرُّهُ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْبِيُّ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾ [الرَّمَرَ: ٣٨]، قال: ﴿قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ﴾ والفاء هنا رتب ما بعدها على ما قبلها؛ وما قبلها هو توحيد الربوبية وما بعدها هو توحيد الإلهية، ولهذا في القرآن يكثر أن يُحتاج على المشركين بإقرارهم بتوحيد الربوبية على ما أنكروه ألا وهو توحيد الإلهية، لهذا قال جل وعلا: ﴿وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَتَخَذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا أَيْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٨٠]، المعنى بـ﴿أَرْبَابًا﴾ أي معبودين، وكذلك قوله تعالى: ﴿تَتَخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٣١]، يعني معبودين لأن عدي ابن حاتم لما قال للنبي عليه الصلاة والسلام: إنا لم نعبدهم. ففهم من معنى الربوبية في الآية معنى العبادة، وهذا هو الذي يفهمه من يعرف اللسان العربي، قال النبي عليه الصلاة والسلام - كما هو معروف -: «لَمْ يَحْلُوا لَكُمُ الْحَرَامُ فَأَحْلَلْتُمُوهُ، لَمْ يَحْرُمُوا عَلَيْكُمُ الْحَلَالَ فَحَرَمْتُمُوهُ» قال: بل. فقال: «فَتَلَكَ عَبَادَتُكُمْ».

إذن الربوبية تطلق ويراد منها العبودية في بعض المواقع، تارة بالاستلزم، وتارة بالقصد. وبعض علمائنا قال: إن لفظ الألوهية والربوبية يمكن أن يدخل في الألفاظ التي يقال: إنما إذا اجتمعت تفرقت وإذا تفرقت اجتمعت. وهذا وجيه. قال الشيخ رحمه الله تعالى هنا: (فَقُلْ: مَعْرِفَةُ الْعَبْدِ رَبِّهِ، وَدِينُهُ، وَنَبِيُّهُ مُحَمَّدًا ﷺ) والمعرفة ثرادة العلم في حق المخلوق في أكثر المواقع.

أما في حق الله جل وعلا فإن الله جل وعلا يوصف بالعلم، ولا يوصف بالمعرفة، وذلك لأن العلم قد لا يسبقه جهل، بينما المعرفة يسبقها جهل؛ عَرَفَ الشيءَ بَعْدَ أَنْ كَانَ جَاهِلًا بِهِ؛ لكن العلم قد لا يسبقه جهل به، وهذا يوصف الله جل وعلا بالعلم، ولا يوصف بالمعرفة.

أيضاً يقال: إن التعبير بالعلم أوجه في المواقع التي يُحتاج فيها إلى التعبير بالمعرفة، وذلك لأن المعرفة أكثر ما جاءت في القرآن مذومة لأنه يتبع المعرفة الإنكار، أما العلم فأوتي به في القرآن مدحًا. قال جل وعلا: ﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمُ الَّذِينَ حَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [الأنعام: ٢٠]، فهنا وصفهم بالمعرفة ثم بين أن معرفتهم تلك لم تنفعهم، وقال جل وعلا: ﴿يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا﴾ [النحل: ٨٣]، لكن العلم أثني عليه في القرآن، وأما المعرفة فربما بل أكثر المواقع فيها نوع ذم لها.

لكن هذا ليس على إطلاقه، لأنه قد جاء في صحيح مسلم بن الحجاج رحمه الله تعالى في بعض طرق حديث ابن عباس الذي فيه إرسال معاذ إلى اليمن، أن النبي ﷺ قال له: «فَلَيْكَنْ أَوْلُ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ إِلَى أَنْ يَعْرِفُوا اللَّهَ، فَإِنْ هُمْ عَرَفُوا اللَّهَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَسْ صَلْوَاتٍ»<sup>(٣)</sup> إلى آخره، فصارت المعرفة هنا بمعنى العلم بالتوحيد كما في

(١) وهي أيضاً موجودة في سورة لقمان الآية (٢٥).

(٢) سنن الترمذى: كتاب تفسير القرآن، باب (من سورة التوبة)، حديث رقم (٣٠٩٥). قال الترمذى: حدثنا غريب، قال الشيخ الألبانى: حسن. أورده شيخ الإسلام فى كتاب الفرقان وقال: وفي المسند وصححه الترمذى عن عدي بن حاتم وذكر الحديث، وأيضاً أورده الشيخ محمد بن عبد الوهاب فى كتاب التوحيد، وقال: رواه أحمد والترمذى وحسنه.

(٣) البخارى: كتاب الزكاة: باب لا تؤخذ كرائم أموال الناس في الصدقة، حديث رقم (١٤٥٨).

الروايات الأخرى، لكن التعبير بالمعروفة كما استعمله الشيخ رحمه الله تعالى هنا صحيح، وذلك لأنه قد ورد الاستعمال به، وإن كان أكثر ما جاء استعمال لفظ المعرفة في كونه مذموماً.

قال هنا: (معرفة العبد ربّه) يعني معبوده، معرفة العبد (دينه)، نبيّه محمدًا ﷺ، هذه الأصول الثلاثة هي التي سيأتي تفصيلها والجواب عليها.

ثم بدأ يشرح رحمه الله تعالى ويفصل (معرفة العبد ربّه) عن طريق السؤال والجواب، لأن هذا أوقع في النفس، وأقرب إلى التعليم.

(إذا قيل لك: منْ ربُّك؟ فقلْ: ربِّي اللهُ الذي ربَّي ورَبَّي جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنَعْمَهِ) لفظ الربوبية فيه معنى التربية، رباه تربية.

ومعنى التربية: تدريج المربى في مصاعد الكمال، كل كمال بحسبه. وأعظم أنواع التربية التي رب بها الله جل وعلا الناس أن بعث لهم الرسل يعلّموهم ويرشدوهم ما يقر لهم إلى الله جل وعلا، وهذه هي أعظم نعمة، قال جل وعلا: ﴿فَقُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلَيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ﴾ [يونس: ٥٨]، فأعظم التعم المديدة إرسال الرسل، ولهذا كان من أنواع التربية التي رب بها الله جل وعلا العالمين، رب بها الله جل وعلا الناس، أن بعث لهم رسلاً يبشرؤن وينذرون.

وهناك أنواع كثيرة من التربية؛ تربية الأجسام، تربية الغرائز، تربية الفكر، تربية العقل، كل هذا قد من الله جل وعلا على ابن آدم به.

وكذلك إذا نظرت إلى أوسع من ذلك من خلق الله جل وعلا الواسع والعالمون الذين هم كل ما سوى الله جل وعلا، فتجد أن معاني الربوبية والتربية بالنعم والتربية في تدريجها في مدارج الكمال بما يناسبها، والله جل وعلا أعلم بما يصلح ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَارُ﴾ [القصص: ٦٨]، وجدت أن معاني الربوبية في هذا المعنى الذي هو التربية ظاهر جداً.

أيضاً الربوبية لها معنى آخر، وهو الذي سلف من معنى توحيد الربوبية؛ يعني اعتقاد أن الله جل وعلا هو الخالق لهذا الخلق وحده، وهو الرزاق وحده، وهو الذي يدبّر الأمر، وهو القاهر، وهو ذو الملك، إلى آخر معاني الربوبية.

قال جل وعلا: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ استدل الشيخ بهذه الآية ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾، معنى ﴿الْحَمْدُ﴾ كل حمد، لأن الألف واللام هنا للاستغراف؛ استغراق أنواع الحمد، بكل حمد موجود، أو وجد، أو يوجد، والحمد معناه الثناء بصفات الكمال، فهذا الحمد وهو الثناء بصفات الكمال لله، واللام هنا للاستحقاق يعني مستحقاً الله جل وعلا، الحمد لله كل أنواع الحمد وجميع أنواع الحامد مستحقة لله، لأن اللام هنا لام الاستحقاق.

اللام تارة تكون:

- للملك، وهذا إذا كان ما قبلها من الأعيان.

• ونارة تكون للاستحقاق، وهي إذا كان ما قبلها من المعانى.

إذا قلت الدار لفلان، الدار عين، فتكون اللام لفلان يعني ملك.

إذا كان ما قبل اللام معنى صارت اللام للاستحقاق، تقول: الفخر لفلان يعني الفخر يستحقه فلان.

**﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ﴾**، الحمد معنى لهذا صارت اللام بعده للاستحقاق، فكل حمد مستحق لله، الإله الذي لا يعبد بحق إلا هو، هذا الإله نعته أنه رب العالمين.

**﴿رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾** و**﴿الْعَالَمِينَ﴾** جمع عالم، والعالم اسم لأجناس ما يعلم، وهو كل ما سوى الله جل وعلا، كما قال الشيخ رحمه الله تعالى: (وَكُلُّ مَا سُوِّيَ اللَّهُ عَالَمٌ وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ الْعَالَمِ) عالم الإنسان، عالم الطير، عالم النبات، عالم الملائكة، عالم الجن، عالم السموات، عالم الأرضين، عالم الماء، إلى آخره، (كُلُّ مَا سُوِّيَ اللَّهُ عَالَمٌ وَأَنَا وَاحِدٌ مِنْ ذَلِكَ الْعَالَمِ) والعالمون جمع عالم، والعالم كل ما سوى الله جل وعلا من الأجناس المختلفة.

إذن ما دام أنك واحد من ذلك العالم فأول من يخاطب بهذه الآية المؤمن، **﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾** فيستيقن المؤمن بتلاوته لهذه الآية ربوبية الله جل وعلا له واستحقاقه جل وعلا لكل ثناء وكل وصف بالكلمات.

ثم قال رحمه الله: (إِنَّا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ?) الربوبية تحتاج إلى معرفة، تحتاج إلى علم، وهذا العلم جاء في القرآن الدليل عليه، قال جل وعلا: **﴿قُلْ أَنْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾** [يونس: ١٠١]، وقال جل وعلا: **﴿أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ﴾** [الأعراف: ١٨٥]، فالدعوة إلى النظر في الملوك في القرآن، بم استدل على الله جل وعلا على ربوبيته؟ قال الشيخ هنا: (إِنَّا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ فَقُلْ بِآيَاتِهِ وَمَخْلوقَاتِهِ؛ وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ، وَمِنْ مَخْلوقَاتِهِ السَّمَاوَاتُ [وَالْأَرْضُ] )، لا شك أن الليل والنهار والشمس والقمر من آيات الله، كما قال جل وعلا: **﴿وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ﴾** [فصلت: ٣٧]، وكذلك السموات والأرض هي آيات الله جل وعلا، كما قال أبو العتاهية في شعره السائر:

**وَفِي كُلِّ شَيْءٍ لَهُ آيَةٌ تَذَلِّلُ عَلَى أَكْثَرِهِ وَاحِدٌ**

والشيخ رحمه الله ه هنا فرق بين الآيات والخلوقات، مع أنه في القرآن ما يثبت أن السموات والأرض من الآيات.

فلم فرق؟ الجواب أن تفريق الشيخ رحمه الله تعالى بينهما دقيق جدا، وذلك:

أن الآيات: جمع آية، والآية هي البينة الواضحة الدالة على المراد، **﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ﴾** [الشعراء: ١٩٠] يعني دلالة بينة واضحة على المراد منها، **﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ﴾** [الحجر: ٧٥] يعني دلالات واضحات بينات على المراد منها.

وهنا ننظر إلى أنه بالنسبة لمن سئل هذا السؤال، كون الليل والنهار والشمس والقمر آية أظهر منه عند هذا المسؤول أو الجيب من السموات والأرض، لم؟ لأن تلكم الأشياء التي وصفت بأنها آيات متغيرة متقلبة، تذهب وتحب، أما السماء فهو يصبح ويرى السماء، ويصبح ويرى الأرض، فإلهه للسماء وللأرض يحجب عنه كون هذه آيات؛ لكن الأشياء المتغيرة التي تذهب وتحب، هذه أظهر في كونها آية.

ولهذا إبراهيم الخليل عليه السلام طلب الاستدلال بالمتغيرات، قال جل وعلا: ﴿وَكَذَلِكَ تُرِي إِنْرَاهِيمَ مَلَكُوت السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَيَكُونَ مِنَ الْمُؤْفَنِينَ﴾ (٧٥) فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَا أُحِبُّ الْأَفْلِينَ﴾ [الأنعام: ٧٥-٧٦]، لم؟ لأنَّه استدل بهذه الحركة على الحدوث، استدل بهذه التَّنَقُّل على أنه آية لغيره، فلما رأى القمر بازغاً - استدل بالقمر -، فلما رأى الشمس بازغة - استدل بالشمس - لأنَّها متغيرات، أما السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْض فَهُيَ آيات، لكنَّها في الواقع عند الناظر ليست مما يدل دلالة ظاهرة واضحة على المراد عند مثل المسؤول هذا السُّؤال، مع كونها عند ذوي الفهم وذوي الألباب العالية أنها آيات، كما وصفها الله جل وعلا في كتابه.

فالشمس والقمر والليل والنهر متغيرات تُقبل وتذهب، فهي آيات ودلائل على الربوبية، وأنَّ هذه الأشياء لا يمكن أن تأتي بنفسها، لكن السماء ثابتة، الأرض ثابتة، ينظر إلى هذه وهذه، وتلك متغيرات والتغيير يُشير السُّؤال، لم ذهب؟ ولم جاء؟ لم أتَى الليل؟ ولم أتَى النهر؟ لم زاد الليل؟ ولم نقص النهر؟ وهكذا فهي في الدلالة أكثر من دلالة المخلوقات، مع أنَّ في الجميع دليلاً ودلالة، لهذا قال: (إِذَا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبَّكَ؟ فَقُلْ بِآيَاتِهِ وَمَخْلُوقَاتِهِ) فالآيات تدل على معرفة الله والعلم بالله.

وكذلك المخلوقات تدل على العلم بالله والمعرفة بالله، لكن ما سماه آيات أخص مما سماه مخلوقات، وهذا جواب اعتراف قد اعترض به بعضهم على الشيخ رحمه الله تعالى، في تفريقه بين الآيات والمخلوقات. وتفريقه رعاية لحال من يُعلمُ هذه الأصول، تفريق دقيق مناسب رحمه الله تعالى.

(والدليل قوله تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ﴾) يعني مما يدل عليه دلالة واضحة ظاهرة بينة جلية الليل والنهر والشمس والقمر، فإنَّ المتأمل إذا تأمل الليل والنهر، وجد هذا يدخل في هذا، وذلك يدخل في ذاك، وهذا يطول وذلك يقصر، علم أنَّ الليل من حيث كونه ليلاً، والنهر من حيث كونه نهاراً، أنها أشياء لا يمكن أن تأتي بنفسها، بل هي مفعول بها، ظاهر الليل ما هو؟ ذهاب الضوء. والنهر ما هو؟ بجيء الضوء. الشمس أنت بضيائها فصار نهاراً، لما ذهبت الشمس أتى القمر فصار ليلاً، هذا لا شك يدل على أنَّ هذه الأشياء مفعول بها، وإذا كانت مفهولاً بها، فمن الذي فعلها؟ هذا السُّؤال، الجواب عليه سهل ميسور لأكثر الناظرين؛ بل لكل ناظر، ألا أنَّ هذه تدل على أنها محدثة، ولا بد لها من محدث، وأنَّ محدثها هو الذي خلقها وسيرها على هذا النحو الدقيق العجيب، وهو رب العالمين، لهذا قال في الآية الأخرى آية الأعراف: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُعْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثِ شَاءَ﴾ [الأعراف: ٤٥]، يعشى الليل يجعل الليل غشاء للنهار، يطلب؛ هذا يذهب وهذا يطلب الآخر، يجيء مرة يأخذ الليل من النهر، ويتجذبه حذباً ويطلبه طلباً حاثاً، ومرة النهر يأخذ ويطلب من الليل طلباً حاثاً، قال: ﴿يُعْشِي﴾ من المُغشِي والمُغشَّي؟ هو الله جل وعلا؛ ﴿يُعْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثِ شَاءَ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنُّجُومُ مُسَحَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلَا لَهُ الْخُلُقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأعراف: ٤٥]، فذكر الربوبية في العالمين بعد ذكر هذه الأصناف من الآيات والمخلوقات.

ثم ذكر أنَّ معنى الربوبية هو العبادة والدليل قوله جل وعلا: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمْ﴾ وهذه الآية فيها أمر وهو أول أمر في القرآن، أول أمر في القرآن الأمر بعبادة الله؛ قال: ﴿اعْبُدُوا رَبَّكُمْ﴾ الرب وقعت عليه العبادة لأنَّه

مفعول به؛ ﴿أَعْبُدُوا رَبَّكُم﴾، فالعبد هم الناس، والمعبد هو الرب، أليس كذلك؟ فتلخص أن الرب هو المعبد؛ لأنه قال: ﴿أَعْبُدُوا رَبَّكُم﴾؛ فالرب مفعول به، ما الذي فعل؟ العبادة فصار معيناً، ولهذا ساق عن ابن كثير رحمه الله تعالى أن من فعل هذه الأشياء هو المستحق للعبادة.

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ (٢١) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً... إلى آخر الآية، (قال ابن كثير رحمه الله تعالى: الخالق لهذه الأشياء هو المستحق للعبادة). لهذا جاء ما بعدها ما بعد الأمر بالعبادة من قوله: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُم﴾ وهو قوله ﴿الَّذِي خَلَقَكُم﴾ جاء تعليلاً لما سبق، لم كان مستحقاً للعبادة؟ قال: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُم﴾، كأن سائلاً سأله: لم كان مستحقاً للعبادة؟ لم أمرنا أن نعبد؟ قال: ﴿الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ (٢١) الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بَنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً إلى آخره، فهذه أشياء من معاني ربوبيته، وقد ذكرنا من قبل أن الربوبية تستلزم الألوهية، وبهذا صارت الربوبية هنا في قوله: ﴿أَعْبُدُوا رَبَّكُم﴾ هي العبودية، والرب هو المعبد، والفاعل لتلك الأشياء هو المستحق للعبادة وحده دون ما سواه، لأنه هو وحده الذي خلق، وهو وحده الذي رزق، وهو وحده الذي جعل الأرض فرشاً، وهو وحده الذي جعل السماء بناءً، وهو وحده الذي أنزل من السماء ماءً، والخلق جميعاً لم يعملا شيئاً من ذلك، فالمستحق للعبادة هو الذي فعل وخلق وصنع وبراً وصورة وأبدع تلك الأشياء.

### [الأسئلة]

س١/ الأخ يسأل سؤالاً وجيهها وهو أنه جاء في حديث ابن عباس: «تَعْرَفُ إِلَى اللَّهِ فِي الرَّخَاءِ يَعْرَفُكَ فِي الشَّدَّةِ». <sup>(١)</sup> وهنا يقول الأخ: وُصِّفَ اللَّهُ بِأَنَّهُ ذُو مَعْرِفَةٍ، وَأَنَّهُ يَعْرِفُ.

ج/ وهذا فيه نظر لأنه المتقرر في القواعد في الأسماء والصفات؛ أن باب الأفعال أوسع من باب الصفات، وباب الصفات أوسع من باب الأسماء، وباب الأخبار أوسع من باب الأفعال وباب الصفات وباب الأسماء، فقد يطلق ويضاف إلى جل وعلا فعل ولا يضاف إليه الصفة، كما أنه قد يوصف الله جل وعلا بشيء ولا يشتق له من الصفة اسم، وهذا يدخل في هذا كثير مما جاء، مثل ما وصف الله جل وعلا به نفسه في قوله: ﴿وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ﴾ [الأنفال: ٣٠]، يستهزئون والله يستهزئ بهم، ((إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْلَمُ حَتَّىٰ قُلُوا)), <sup>(٢)</sup> ونحو ذلك مما جاء مقيداً بالفعل، ولم يذكر صفة لاسم، وهذا يقال فيه أنه يطلق مقيداً، ويمكن أن يحمل عليه حديث ابن عباس هذا (تعرف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدة)، نقول: إن الله جل وعلا يعرف في الشدة من تعرف إليه في الرخاء، على نحو تلك القاعدة، كما يقال: إن الله جل وعلا يذكر من مكر به، يستهزئ من استهزأ به، يخادع من خدعه، ولا يقال: إن الله جل وعلا ذو مكر، ذو استهزاء، ذو خداعه هكذا مطلقاً بالصفة، وإنما كما هي القاعدة أن باب الأفعال أوسع من باب الصفات.

(١) مسندي أحمد (بتحقيق أحمد شاكر): حديث رقم (٤٨٠٤)، قال أحمد شاكر: رواه أحمد عن شيخه عبد الله بن يزيد المقرئ بثلاثة أسانيد أحدها صحيح والآخرين منقطعان، ودخل حديث بعضهم في بعض.

(٢) البخاري: كتاب اللباس، باب الجلوس على الحصير حتى تملوا، حديث رقم (٥٨٦١). مسلم: كتاب صلاة المسافر وقصرها، باب فضيلة العمل الدائم من قيام الليل وغيرها..، حديث رقم (٧٨٢).

س٢/ أخ يسأل ما الفرق بين الحمد والشكر؟

ج/ هناك فروق كثيرة بين الحمد والشكر، لكن الذي يضبطها:

- أن الحمد هو الثناء باللسان، والثناء على كل جميل.
- وأما الشكر فمورد اللسان والعمل.

فلا يقال مثلاً فلان حمد الله جل وعلا بفعله، بل لا بد أن يكون الحمد باللسان، لكن الشكر يمكن أن يكون باللسان ويمكن أن يكون بالعمل، قال جل وعلا: ﴿أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالدِّيْك﴾ [لقمان: ٤]، وقال جل وعلا: ﴿أَعْمَلُوا آلَ دَأْوُدَ شُكْرًا﴾ [سبأ: ١٣].

فمن حيث المورد الشكر أعم من الحمد، لأنه يشمل حمد الثناء، والمدح باللسان وبالعمل.  
والحمد أخص لأنه لا يكون إلا باللسان.

ومن حيث ما يحمد عليه أو ما يثنى عليه، وما ي مدح، فإن الحمد أعم فهذا من الأشياء التي يقول فيها العلماء: إن بينهما عموم وخصوص؛ يجتمعان في شيء ويفترقان في شيء آخر.

## ٦٥٦٦٩٩٩٩

[المتن]

وأنواع العبادة التي أمر الله بها: مثل الإسلام، والإيمان، والإحسان؛ ومنه الدعاء، والخوف، والرجاء، والتوكّل، والرغبة، والرهبة، والخشوع، والخشية، والإناية، والاستعاذه، والاستغاثة، والذبح، والنذر، وغير ذلك من العبادة التي أمر الله بها كلها لله تعالى، والدليل قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨].

فمن صرف منها شيئاً لغير الله فهو مشرك كافر، والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا يُبْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٧]، وفي الحديث «الدُّعَاءُ مُحْمَّلٌ بِالْعِبَادَةِ»<sup>(١)</sup>، والدليل قوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَآخِرِينَ﴾ [غافر: ٦٠].

[الشرح]

لما تقرر أن الرب هو المعبود، كان من المناسب أن تذكر أنواع العبادة التي يعبد الله جل وعلا بها، والتي يجب إفراد الله جل وعلا بها. والعبارة عرفت بعدة تعريفات:

فمنها أنها عرفت بأن العبادة: هي كل ما أمر به من غير اقتضاء عقلي ولا اطراد عرفي.

وهذا هو تعريف الأصوليين في كتبهم، ومعنى ذلك أن الشيء الذي أمر به من غير أن يقتضي العقل المجرد الأمر به، ومن غير أن يطرد به عرف، هذا يسمى عبادة.

<sup>(١)</sup> سبق تخرجه في الصفحة (١٤).

يفسّر ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى للعبادة في أول رسالته العبودية حيث قال: إن العبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاها من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة.

وهذا التعريف مناسب؛ لأنّه أيسّر في الفهم أولاً، والثاني أنه قريب المأخذ من النصوص، فقال: إن العبادة اسم جامع؛ يجمع أشياء كثيرة، جامع لأي شيء؟ لكل ما يحبه الله ويرضاها.

كيف نصل إلى أنّ هذا العمل أو القول يحبه الله ويرضاها؟ لابد أن يكون مأموراً به، أو مخبراً عنه بأنّ الله جل وعلا يحبه ويرضاها. أنواعها؟ قال: من الأقوال والأعمال؛ فهناك قول وعمل.<sup>(١)</sup>

فإذن العادات تنقسم إلى:

- عادات قولية.
- عادات عملية.

ليس ثمّ قسم ثالث، إما أن تكون قولية، وإما أن تكون عملية. قال: الظاهرة والباطنة؛ قد يكون القول ظاهراً، وقد يكون باطناً، وقد يكون العمل ظاهراً، وقد يكون باطناً.

فتحصل أنّ أنواع العادات هي: الأقوال والأعمال التي يحبها الله ويرضاها؛ والقول: قد يكون باللسان، وقد يكون بالجثمان.

قول اللسان أنواع كثيرة مما أمر الله جل وعلا به مثل الذكر والتلاوة، كلمة المعروف ونحو ذلك، هذه كلها من أنواع العادات اللسانية.

قول القلب، قول القلب هو نيته، قصدده، التبست النية على قوم فكانوا يتلفظون بها، نعم النية قول، لكنها قول القلب، إذا قصد القلب وتوجه إلى شيء كان قائلاً به، ليس متكلماً، لأن الكلام من صفات اللسان؛ كلام ظاهر، أما القول قد يكون ظاهراً وقد يكون باطناً.

العمل: عمل القلب وعمل الجوارح.

وهذه الأنواع التي ذكرها الشيخ رحمه الله تعالى مثلاً بعضها من الأقوال والأعمال، بعضها ظاهر، وبعضها باطن، بعضها لساني، وبعضها قلبي، وبعضها عملي قلبي، وبعضها من عمل الجوارح.

فمثلاً الإخلاص لهذا عمل القلب، التوكل على الله جل وعلا؛ إخلاص العبادة، إخلاص الدين إلا لله جل وعلا كما قال تعالى: ﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنْ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ﴾ (١) إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدُ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ [الزمر: ٣-٤]، ﴿قُلْ اللَّهُمَّ اعْبُدُ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي﴾ [الزمر: ٤]، التوكل كذلك من أعمال القلب التي ليست إلا لله، الخوف من أعمال القلب التي ليست إلا لله، يعني خوف العبادة، خوف السر سيأتي إيضاحه إن شاء الله في موضعه، الرغبة، الرهبة، الإنابة، الخضوع، الذل؛ ذل العبادة، حضوع العبادة، إلى آخره، وسيأتي تفصيلها إن شاء الله تعالى.

<sup>(١)</sup> انتهى الشريط الثاني.

هذه كلها من أعمال القلب هي داخلة في أنواع العبادة.

الأعمال الظاهرة مثل الاستغاثة؛ الاستغاثة طلب الغوث، طلب الغوث طلب ظاهر، مثل الاستعانة؛ طلب العون، هذه من الأعمال الظاهرة، الذبح واضح أنها عمل الجوارح، التذر واضح أنه قول اللسان وعمل الجوارح، ونحو ذلك. فإذاً هذه العبادات التي مثل بها، أراد أن يشمل تمثيله أقسام العبادات القولية، والعملية؛ الظاهرة والباطنة، يجمعها جميعاً أنها عبادات.

والعبادة لا تصلح إلا لله جل وعلا، العبادة الظاهرة أو الباطنة، القلبية أو اللسانية، أو التي موردها الجوارح، فهي لا تصلح إلا لله؛ فمن صرف شيئاً منها لغير الله فقد توجه بالعبادة لغير الله منافياً لما قال الله جل وعلا: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم﴾ [البقرة: ٢١]، ومنافياً لإقراره بأن معهوده هو الله جل وعلا، إذا أقرَّ العبد بأن قوله من ربك؟ يعني من معهودك؟ وأنَّ الله جل وعلا قال: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُم﴾ يعني وحده دون ما سواه، فإنه إذا توجه بشيء من هذه الأنواع لغير الله جل وعلا كان متوجهاً بالعبادة لغير الله، وذلك هو الشرك.

(والدليل قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨]، ﴿فَلَا تَدْعُو﴾ الدعاء هو العبادة، كما جاء في الحديث الذي استدل به الشيخ وهو قوله عليه الصلاة والسلام: «الدعاء مخ العبادة» وهو حديث أنس بن مالك، وإن ساده فيه ضعف، لكن معناه هو معنى الحديث الصحيح؛ حديث النعمان بن بشير الذي رواه أبو داود والترمذى وجماعة، وهو قوله عليه الصلاة والسلام: «الدعاء هو العبادة» (هو العبادة) يعني مخ العبادة، لأنَّ الدعاء هو العبادة. بتزيلة قول النبي ﷺ: «الحج عرفة».<sup>(١)</sup>

قال تعالى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾، ﴿فَلَا تَدْعُوا﴾ يعني كما ذكرت لكم من قبل: لا دعاء مسألة، ولا دعاء عبادة.

﴿فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ يعني لا تعبدوا مع الله أحداً، ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾، هذا يعني أن يدعوا الناس أحداً مع الله جل وعلا، يعني أن يعبدوا أحداً مع الله جل وعلا، وإذا كان الدعاء هنا يعني دعاء المسألة فيكون معنى الآية وأن المساجد لله فلا تسألو سؤال عبادة مع الله أحداً، لا تطلبوا طلب عبادة مع الله أحداً. ولفظ ﴿تَدْعُوا﴾ يشمل دعاء العبادة ودعاء المسألة، فهذا الآية دليل على وجوب إفراد الله جل وعلا بالعبادة.

إإن قال قائل لك حين الاستدلال بما: إن الدعاء هنا هو دعاء المسألة، وغيره من أنواع العبادة التي تزعمون من الذبح والتذر ومن الاستغاثة والاستعاذه ونحو ذلك أنها لا تدخل في النهي في هذه الآية.

فيكون جوابك: أن الدعاء في القرآن جاء بمعنىين، جاء ويراد به العبادة، وجاء ويراد به المسألة. فمثلاً في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي﴾ [غافر: ٦٠]، ظاهر أن الدعاء المراد به العبادة؛ لأنَّه قال ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ [غافر: ٦٠]، وكذلك في قوله تعالى مخبراً عن قول إبراهيم عليه السلام: ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي

(١) سنن الترمذى: كتاب الحج، باب ما جاء فيمن أدرك الإمام بجمع فقد أدرك الحج، حديث رقم (٨٨٩).

سنن ابن ماجه: كتاب المناسك، باب الدعاء بعرفة، حديث رقم (٣٠١٥).

قال الشيخ الألبانى: صحيح.

شَقِيقاً [مريم: ٤٨] ، قال جل وعلا بعد ذلك: ﴿فَلَمَّا اعْتَرَلُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ﴾ [مريم: ٤٩] ، وفي الآية الأولى أخبر عن إبراهيم أنه قال: ﴿وَأَعْتَرُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ﴾ ثم قال جل وعلا: ﴿فَلَمَّا اعْتَرَلُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ﴾ فدل على أن إبراهيم عليه السلام حين قال: ﴿وَأَعْتَرُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ﴾ أي وما تعبدون؛ لأن الله جل في وعلا قال بعدها: ﴿فَلَمَّا اعْتَرَلُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ﴾ وهذا من الأدلة الظاهرة من أن الآية هذه تشمل دعاء المسألة ودعاء العبادة . وقد أورد على أتمتنا رحمة الله تعالى - حين قرروا التوحيد في مقاماتهم وفي كتبهم - أن هذه الآية إنما هي دليل للمسألة، وأما غيرها مما تدعون أنه عبادة وأن هذه الآية فيها نفي عنه؛ كالذبح والذر ونحو ذلك أنه لا يدخل في الآية . فكان الجواب: أن الدعاء نوعان؛ دعاء عبادة ودعاء مسألة، هذا يأتي في القرآن وذاك يأتي في القرآن، والآية تشمل النوعين؛ لأن الدعاء إذا كان في القرآن يأتي تارات لهذا وتارات لهذا، فتحديده في هذه الآية بأحد النوعين ونفي النوع الآخر، هذا نوع تحكم وهو ممتنع . نقف عند هذا القدر، ونكمّل إن شاء الله غدا، أسأل الله جل وعلا أن ينفعني وإياكم .

## [سؤال]

س ١ / هذا سؤال بالمناسبة قال: هل يصح أن يُقال توكلت على الله ثم عليك؟  
ج / والجواب أن هذا لا يصلح؛ لأن الإمام أحمد وغيره من الأئمة صرّحوا بأن التوكل عمل القلب .  
ما معنى التوكل؟ هو تفويض الأمر إلى الله جل وعلا بعد بذل السبب؛ إذا بذل السبب فوض العبد أمره إلى الله، فصار مجموع بذله للسبب وتفويضه أمره لله بمجموعها التوكل، ومعلوم أن هذا عمل القلب كما قال الإمام أحمد .  
ولهذا سُئل الشيخ محمد بن إبراهيم مفتى الديار السعودية السابق رحمه الله تعالى عن هذه العبارة فقال: لا تصح؛ لأن التوكل عمل القلب، لا يقبل أن يقال فيه: (ثم)؛ توكلت على الله ثم عليك . إنما الذي يقال فيه (ثم) ما يسوغ أن ينسب للبشر .  
بعض أهل العلم في وقتنا، قالوا: إن هذه العبارة لا بأس بها؛ توكلت على الله ثم عليك، ولا ينظر فيها إلى أصل معناها وما يكون من التوكل في القلب، إنما ينظر فيها إلى أن العامة حين تستعملها ما تريده التوكل الذي يعلمه العلماء، وإنما تريده من مثل معنى اعتمدتك عليك، ومثل وكلتك ونحو ذلك، فسهّلوا فيها باعتبار ما يجول في خاطر العامة من معناها وأنهم لا يعنون التوكل الذي هو لله، لا يصلح إلا لله .

لكن مع ذلك فالأولى المنع لأن هذا الباب ينبغي أن يُسد، ولو فتح باب أنه يستسهل في الألفاظ لأجل مراد العامة، فإنه يأتي من يقول مثلاً ألفاظ شركية ويقول: أنا لا أقصد بما كذا، مثل الذين يظهر ويكثر على لسانهم الحلف بغير الله بالنبي أو ببعض الأولياء أو نحو ذلك يقولون لا نقصد حقيقة الحلف، ينبغي وصف ما يتعلق بالتوحيد، وربما ما يكون قد يخدشه أو يُضعفه، ينبغي واصدُ الباب أمامه حتى تخلص القلوب والألسنة لله وحده لا شريك له .  
نكتفي بهذا القدر ونتنقل إلى الأصول .



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

[المتن]

فمنْ صَرَفَ مِنْهَا شَيْئاً لِغَيْرِ اللَّهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ كَافِرٌ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا يُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حَسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٧]، وَفِي الْحَدِيثِ «الدُّعَاءُ مُخْرُجُ الْعِبَادَةِ»<sup>(١)</sup> وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُوْنِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَآخِرِينَ﴾ [غافر: ٦٠]. وَدَلِيلُ الْخُوفِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِي إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

وَدَلِيلُ الرَّجَاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَالًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠].

وَدَلِيلُ التَّوْكِلِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٢٣]، وَقَوْلُهُ: ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسِيبٌ﴾ [الطلاق: ٣].

وَدَلِيلُ الرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالْخُشُوعِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَا رَغْبًا وَرَهْبًا وَكَانُوا لَنَا خَاسِعِينَ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

وَدَلِيلُ الْخَشِيشَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَلَا تَحْسُوْهُمْ وَاحْشُوْنِي﴾ [البقرة: ١٥٠].

وَدَلِيلُ الْإِنْبَاتِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ﴾ [الزمر: ٤٥].

وَدَلِيلُ الْإِسْتِعَانَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِنُ﴾ [الفاتحة: ٥]، وَفِي الْحَدِيثِ: «إِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ».<sup>(٢)</sup>

وَدَلِيلُ الْإِسْتِعَادَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ﴾ [الفلق: ١]، ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾ [الناس: ١].

وَدَلِيلُ الْإِسْتِغَاثَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيْثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجِابَ لَكُمْ﴾ [الأనفال: ٩].

وَدَلِيلُ الذَّبْحِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايِي وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ (١٦٢) لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾ [الأنعام: ١٦٢-١٦٣]، وَمِنَ السُّنَّةِ: «لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ».<sup>(٣)</sup>

وَدَلِيلُ النَّذْرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يُوْفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شُرُّهُ مُسْتَطِيرًا﴾ [الإنسان: ٧].

## [الشرح]

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.

(١) سبق تحريره في الصفحة (١٤).

(٢) سنن الترمذى: كتاب صفة القيامة والرفاق والورع، باب رفع، رقم (٥٩)، حديث رقم (٢٥١٦). قال الترمذى: هذا حديث حسن صحيح. قال الشيخ الألبانى: صحيح.

(٣) مسلم: كتاب الأضاحى، باب تحريم الذبح لغير الله تعالى ولعن فاعله، حديث رقم (١٩٧٨).

اللهم هب لنا من لدنك رحمة، وهيأ لنا من أمرنا رشدا، اللهم علمنا ما ينفعنا، وانفعنا بما علمتنا، وزدنا علماً وعملاً، يا أكرم الأكرمين.

أما بعد:

فهُذه صلة لما سبق الكلام عليه؛ من أن العبادة حق الله جل وعلا، وأن كل معبد سوى الله جل وعلا فإن عبادته بغير الحق وأئمها بالباطل والظلم والطغيان والجحود والتعدى منخلق، فالله جل وعلا هو الذي يستحق العبادة وحده دونما سواه من خلقه.

وبعد أن ذكر أنواع العبادات التي موردها اللسان والقلب والجوارح قال رحمه الله: (فَمَنْ صَرَفَ مِنْهَا شَيْئًا لِغَيْرِ اللهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ كَاذِفٌ) والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا يُبْرَهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٧]، (فَمَنْ صَرَفَ) يعني من توجه بشيء من أنواع تلك العبادات لغير الله فهو مشرك كاذف، يُريد الشرك الأكبر الذي يخرج من الملة، والشرك حقيقته اتخاذ الند مع الله جل وعلا، وهو المذكور في قوله: ﴿فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٢]، والتنديد يعني أن يجعل الله مثل للاستحقاق؛ استحقاق التوجّه، استحقاق العبادة، إذا جعل الله ندّ إما بالقول أو بالعمل فذلكم هو الشرك، وكل نوع من هذه الأنواع، وغيرها من الأنواع التي تدخل في مسمى العبادة، صرفها لغير الله جل وعلا شرك أكبر يخرج من الملة، وصاحب الشرك كاذف؛ إما الكفر الظاهر، وإما الكفر الظاهر والباطن معا.

وهذا الذي ذكره برهن له بقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا يُبْرَهَانَ لَهُ بِهِ﴾ وقوله هنا ﴿لَا يُبْرَهَانَ لَهُ بِهِ﴾ هذا بيان لحقيقة من دُعي مع الله جل وعلا، قال: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ﴾ هذا الإله الآخر وهذا الداعي منعوت بأنه لا برهان له لما فعل، ولا دليل، وإنما فعل ما فعل من دعوة غير الله لخواصه وبتعديه.

وقوله: ﴿لَا يُبْرَهَانَ لَهُ بِهِ﴾ ليس مفهومه أن ثم دعوة لغير الله تعالى ليس لها برهان، وإنما كل دعوة لغير الله ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ﴾ أي إله كان، فإن ذلك الداعي لا برهان له لما فعل، والدليل على أن دعوة غير الله جل وعلا كفر؛ قوله جل وعلا في الآية نفسها: ﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ فدل على أن دعاء غير الله - كما أنه شرك - إذ دُعي إلى آخر مع الله جل وعلا فهو كفر؛ لأنه قال: ﴿إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾.

والشرك أقسام وعلماء يقسمون الشرك باعتبارات مختلفة.

- فتارة يُقسم الشرك إلى شرك ظاهر وشرك خفي.
- وتارة يُقسم الشرك إلى شرك أكبر وشرك أصغر.
- وتارة يُقسم إلى شرك أكبر وأصغر وخففي.

وهذه تقسيمات معروفة عند العلماء، وكل تقسيم باعتبار، وهي تلتقي في نتيجة كل قسم والتعريف؛ لكنه اختلاف في التقسيم باعتبارات مختلفة.

فمثلاً من يقسمون الشرك إلى ظاهر وخففي؛ إلى جلي وخففي:

• فيكون الجلي منه ما هو أصغر ومنه ما هو أكبر، الجلي الظاهر الذي يحس مثل: الذبح لغير الله النذر لغير الله، هذا جلي، هذا من نوع الشرك الأكبر، هو جلي أكبر، كذلك مثل الاستغاثة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله، كذلك هذه من نوع الشرك الجلي الأكبر، الحلف بغير الله تعالى شرك جلي ولكنه أصغر. هذا قسم شرك جلي.

• قسيمه الشرك الخفي منه ما هو أكبر كشرك المنافقين، فإن شركهم خفي لم يُظهروه وإنما أظهروا الإسلام، فما قام بقلوهم من التَّنْدِيد والشرك صار خفياً لأنهم لم يُظهروه، فهو شرك خفي ولكنه أكبر، وهناك شرك خفي أصغر مثل يسير الرياء، فإن كان الرياء كاملاً كان ذلك شركاً أكبر كشرك المنافقين، وإن كان يسيراً كتصنيع المرء للعبادة لخلقوق مثله لغير الله فهذا إذا كان يسيراً فإنه شرك أصغر خفي.  
هذا نوع من أنواع التقسيم.

بعض العلماء يقول الشرك قسمان أكبر وأصغر:

- فإذا كان أكبر: قسم الأكبر إلى جلي وخفى.
- وقسم الأصغر إلى جلي وخفى.

والأوضح أن يقسم إلى ثلاثة إلى: أكبر وأصغر وخفى:

- ويكون الخفي مثل يسير الرياء.
- والأصغر مثل الحلف بغير الله، تعليق التمام.. ونحو ذلك.
- والأكبر مثل الذبح والنذر والاستغاثة والدعاء ودعوة غير الله جل وعلا.

هذه تقسيمات للشرك قد تجد هذا أو ذاك في كلام طائفة من أهل العلم، لكن كلها محصلها واحد، وإنما التقسيم باعتبارات، وهي ملتبسة في التعريف وفي النتيجة.

مُراد الشيخ رحمة الله تعالى هُنَاهَا بقوله: (فَمَنْ صَرَفَ مِنْهَا شَيْئاً لِغَيْرِ اللَّهِ فَهُوَ مُشْرِكٌ كَافِرٌ) يزيد الشرك الأكبر الذي يُخرج من الملة، فكل شيء صرُفَ عليه قيد العبادة فإن صرفه لغير الله -يعني التوجه به، التَّبَدُّل به لغير الله- هذا كفر؛ مثل نداء الموتى، أو نداء الغائبين، أو خوف السر، أو الذبح لغير الله، أو النذر لغير الله، أو الاستغاثة بالأموات، أو أنواع الطلب المختلفة من الاستغاثة ونحوها، أو بعض أعمال القلوب مثل الاستعاذه ونحو ذلك.

هذه كلها أنواع للعبادات بعضها في القلب وبعضها للجوارح، جميعاً من توجّه بشيء منها لغير الله فهو مشرك الشرك الأكبر الذي يخرج من الملة.

البرهان قوله: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَر﴾ وقد قدمت لك أن ﴿يَدْعُ﴾ والدعاء في القرآن قد يكون دعاء مسألة وقد يكون دعاء عبادة، فإذا لم يكن في الدليل؛ في النص قرينة تحدد أحد المعنين، حمل على المعنى جديعاً؛ لأن حمل النص على أحد المعنين دون دليل وبرهان تحكم في النص وذلك لا يجوز.

قال رحمة الله: (وفي الحديث: «الدُّعَاءُ مُنْخُ العِبَادَة»)، (الدُّعَاءُ مُنْخُ العِبَادَة) يعني لبها وجوهها، وهو كما جاء في الحديث الآخر الصحيح؛ حديث النعمان «الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَة»<sup>(١)</sup> وكما قال جل وعلا: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾ وسبق أنْ أوضحت لكم هذه المسألة بتفصيل فيما مضى.

بعد ذلك شرَّع المؤلف -رحمه الله تعالى وأجزل له المثوبة- في بيان أدلة كون تلك التي ذكر من العبادات، وذكر الخوف، وذكر الرّجاء، وذكر الرّغبة، وذكر الرّهبة، وذكر الخشوع، وذكر التوكل، وذكر أشياء، والذبح والنذر، إلى آخره.

فكأنَّ قائلاً قال: ما الدليل على أن هذه من العبادات التي من صرفها لغير الله حل وعلا كفر؟ هو يسوق الأدلة، والأدلة على هذه المسألة على نوعين:

**الأول:** أن يُستدل بدليل يثبت كون تلك المسألة من العبادة، يثبت كون الخوف من العبادة، يثبت كون الرجاء من العبادة، فإذا ثبت كونه من العبادة، أُستدل بالأدلة السابقة كقوله: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨]، قوله: «الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَة»، «الدُّعَاءُ مُنْخُ العِبَادَة»، ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنِ عِبَادَتِي﴾ [غافر: ٦٠]، ونحوها من الأدلة العامة؛ بأن من توجه بالعبادة لغير الله فهو مشرك.

إذن النوع الأول مترکب من شيئين، الأول أن يقام الدليل على أن هذه المسألة من العبادة؛ على أن الخوف من العبادة، على أن الرجاء من العبادة، فإذا استقام الدليل والاستدلال على أن هذه المسألة من العبادة، استدللت بالأدلة العامة على أن من صرف شيئاً من العبادة لغير الله فهو مشرك، هذا نوع.

**النوع الثاني:** خاص؛ وهو أن كل نوع من تلك الأنواع له دليل خاص، يثبت أن صرفه لغير الله حل وعلا شرك، وأنه يجب إفراد المولى حل وعلا بذلك النوع من أنواع العبادة.

وهذا مما ينبغي أن يتبعه له طالب العلم في مقامات الاستدلال، لأن تنوع الاستدلال عند الاحتياج على الخرافيين والقبوريين وأشباههم مما يقوى الحجة. تنوع الاستدلال مرة بأدلة محملة، مرة بأدلة مفصلة، مرة بأدلة عامة، مرة بأدلة خاصة، حتى لا يُتوهَّم أنه ليس ثم إلا دليل واحد يمكن أن ينما المستدل به الفهم، فإذا نوّعتها صارت الحجة أقوى والبرهان أجيلى.

بدأ في ذكر هذه الأدلة، بعضها من النوع الأول وبعضها من النوع الثاني:

قال رحمة الله: (دليل الخوف) يعني دليل كون الخوف عبادة (قوله تعالى: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِي إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٨٥]) هذا الدليل فيه أن الخوف من غير الله منهي عنه، وأن الخوف من الله حل وعلا مأمور به، قال جل وعلا: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ﴾ نهي عن الخوف من غير الله، ثم قال: ﴿وَخَافُونِي﴾ وهذا أمر بالخوف من الله حل وعلا، وما دام أنَّ الله حل وعلا أمر بالخوف منه فإنه يصدق على الخوف إذن تعريف العبادة؛ لأنَّه إذْ أمر بالخوف منه

(١) سبق تخرّيجه في الصفحة (١٤).

فمعنى ذلك أن الخوف منه محبوب له مرضي عنده، فيصدق عليه تعريف شيخ الإسلام للعبادة أنها اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، وهذا ما دام أنه أمر به فمعناه أن الله جل وعلا يحبه، لأنه إنما يأمر شرعاً بما يحبه ويرضاه.

وفي هذه الآية دليل من النوع الثاني؛ وهو أن الخوف يجب أن يفرد به الله جل وعلا، قال هنـا: ﴿وَخَافُونِي إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ فجعل حصول الإيمان مشروطاً بالخوف منه جل وعلا، قال: ﴿وَخَافُونِي إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾؛ إن كنتم مؤمنين فخافون ولا تخافوهـم، وهذا فيه دليل على إفراد الله جل وعلا لهذا النوع من الخوف.

والخوف الذي يجب إفراد الله جل وعلا به ومن لم يفرد الله جل وعلا به فهو مشرك كافر هو نوع من أنواع الخوف وليس كل أنواع الخوف وهو خوف السر؛ وهو أن يخاف غير الله جل وعلا بما لا يقدر عليه إلا الله جل وعلا، وهو المسمى عند العلماء خوف السر؛ وهو أن يخاف أن يصيبه هذا المخوف منه، أن يصيـبه ذلك الشيء بشيء في نفسهـ يعني في نفس ذلك الخائفـ كما يصـيبـه الله جـل وـعلاـ بـأـنـوـاعـ المـصـائـبـ منـ غـيرـ أـسـبـابـ ظـاهـرـةـ وـلاـ شـيءـ يـمـكـنـ الـاحـتـراـزـ مـنـهـ،ـ فإنـ اللهـ جـلـ وـعلاـ لـهـ الـمـلـكـوـتـ كـلـهـ،ـ وـلـهـ الـمـلـكـ وـهـ عـلـىـ كـلـ شـيءـ قـدـيرـ،ـ بـيـدـهـ تـصـرـيفـ الـأـمـرـ،ـ يـرـسـلـ مـاـ يـشـاءـ مـنـ الـخـيـرـ،ـ وـيـمـسـكـ مـاـ يـشـاءـ مـنـ الـخـيـرـ،ـ يـرـسـلـ الـمـصـائـبـ،ـ وـكـلـ ذـلـكـ دـوـنـ أـسـبـابـ يـعـلـمـهـ الـعـبـدـ،ـ وـقـدـ يـكـوـنـ لـعـضـهـ أـسـبـابـ،ـ لـكـنـ هـوـ فـيـ الجـمـلـةـ مـنـ دـوـنـ أـسـبـابـ يـمـكـنـ لـلـعـبـدـ أـنـ يـعـلـمـهـ،ـ يـمـوتـ هـذـاـ،ـ يـنـقـضـيـ عمرـ ذـاكـ،ـ هـذـاـ يـمـوتـ صـغـيرـاـ،ـ ذـاكـ يـمـوتـ كـبـيراـ،ـ هـذـاـ يـأـتـيـهـ مـرـضـ،ـ وـذـاكـ يـصـيـبـهـ بـلـاءـ فـيـ مـالـهـ وـنـحـوـ ذـلـكـ،ـ الـذـيـ يـفـعـلـ هـذـهـ الـأـشـيـاءـ هـوـ اللهـ جـلـ وـعلاـ خـوفـ السـرـ أـنـ يـصـيـبـ الـعـبـدـ بـشـيءـ مـنـ الـعـذـابـ فـيـ الدـنـيـاـ أـوـ فـيـ الـآـخـرـةـ.

المشركون يخافون آلهتهم خوف السر؛ أن يصـيبـهمـ ذـلـكـ الإـلـهـ،ـ ذـلـكـ السـيـدـ،ـ ذـلـكـ الـوـليـ،ـ أـنـ يـصـيـبـهـمـ بـشـيءـ كـمـاـ يـصـيـبـهـمـ اللهـ جـلـ وـعلاـ بـالـأـشـيـاءـ،ـ فـيـقـعـ فـيـ قـلـوـبـهـمـ الـخـوفـ مـنـ تـلـكـ الـآـلـهـةـ مـنـ جـنـسـ الـخـوفـ الـذـيـ يـكـوـنـ مـنـ اللهـ جـلـ وـعلاـ،ـ يـوـضـحـ ذـلـكـ أـنـ عـبـادـ الـقـبـورـ وـعـبـادـ الـأـضـرـحةـ وـعـبـادـ الـأـوـلـيـاءـ يـخـافـونـ أـشـدـ الـخـوفـ مـنـ الـوـليـ أـنـ يـصـيـبـهـمـ بـشـيءـ إـذـاـ تـنـقـصـ الـوـليـ،ـ أـوـ إـذـاـ لـمـ يـقـمـ بـحـقـهـ.

وقد حُكِيَّ لي في ذلك حكاية من أحد طلبة العلم، أنه كان مجتازاً مرة مع سائق سيارةأجرة ببلدة [طنطا] المعروفة في مصر التي فيها قبر البدوي؛ والبدوي عندهم معظم، وله من الأوصاف ما لله جل وعلا؛ يعني يعطونه من الأوصاف بعض ما لله جل وعلا، هم احتازوا بالبلدة فأتي صغير -متوسط السن- يسأل هـذاـ، يـسـأـلـهـ صـدـقـةـ،ـ فـأـعـطـاهـ شـيـئـاـ،ـ فـحـلـفـ لـهـ بالـبـدـوـيـ أـنـ يـعـطـيـهـ أـكـثـرـ،ـ وـكـانـ مـنـ الـعـادـةـ عـنـدـهـمـ أـنـ مـلـحـفـ لـهـ مـثـلـ ذـلـكـ فـلـاـ يـمـكـنـ أـنـ يـرـدـ،ـ بـلـ لـاـ بـدـ أـنـ يـعـطـيـ؛ـ لـأـنـهـ يـخـافـ أـنـ لـيـقـيمـ لـذـلـكـ الـوـليـ حـقـهـ،ـ فـقـالـ هـذـاـ وـهـوـ مـنـ طـلـبـةـ الـعـلـمـ وـالـمـتـحـقـقـيـنـ بـالـتـوـحـيدــ فـقـالـ:ـ هـاتـ مـاـ أـعـطـيـتـكــ فـظـنـ ذـلـكـ أـنـ يـرـيدـ أـنـ يـعـطـيـهـ زـيـادـةـ،ـ فـأـخـذـ مـاـ أـعـطـاهـ وـقـالـ:ـ لـأـنـكـ أـقـسـمـتـ بـالـبـدـوـيـ فـلـنـ أـعـطـيـكـ شـيـئـاـ،ـ لـأـنـ الـقـسـمـ بـغـيرـ اللهـ شـرـكـ.

هـذـاـ مـثـالـ لـلـتـوـضـيـحـ لـيـسـ مـنـ بـابـ الـقـصـصـ؛ـ لـكـنـهـ يـوـضـحـ الـمـرـادـ مـنـ خـوفـ السـرـ وـضـوـحاـ تـاماــ سـائـقـ الـأـجـرـةـ عـلـاـهـ الـخـوفـ فـيـ وـجـهـهـ،ـ وـمضـنـيـ سـائـقاـ وـهـوـ يـقـولـ:ـ أـسـتـرـ أـسـتـرـ،ـ أـسـتـرـ أـسـتـرــ فـسـأـلـهـ الـأـخـ قـالـ:ـ تـخـاطـبـ مـنـ؟ـ قـالـ:ـ أـنـتـ أـهـنـتـ الـبـدـوـيـ،ـ وـأـنـاـ أـخـاطـبـهـ أـيـ أـدـعـوـهــ بـأـنـ يـسـتـرـ،ـ فـإـنـ لـمـ...ـ،ـ فـإـنـتـ نـسـتـحـقـ مـصـيـبـةـ،ـ وـسـيـرـسـلـ عـلـيـنـاـ الـبـدـوـيـ مـصـيـبـةـ،ـ لـأـنـاـ أـهـنـاـهــ وـكـانـ فـيـ قـلـبـهـ خـوفـ بـحـيـثـ أـنـ مـشـوـاـكـثـرـ مـنـ مـائـةـ كـيلـوـ وـلـمـ يـتـكـلـمـ إـلـاـ بـ:ـ أـسـتـرـ،ـ أـسـتـرــ

يقول: فلما وصلنا سالمين معافين توجهت له فقلت: يا فلان أين ما زعمت؟ وأين ما ذكرت من أن هذا الإله الذي تؤلهونه أنه سيفعل ويفعل؟ فتنفس الصعداء وقال: أصل السيد البدوي حليم!!!

هذه الحالة هي حالة تعلق القلب بغير الله، الذي يكون عند الخرافيين، خوف من غير الله خوف السر، البدوي ميت في قبره، يخشى أن يرسل إليه أحد يقسمه، أو مصيبة في سيارته أو في نفسه، هذا هو خوف السر، وهذا هو الذي جاء في مثل قول الله جل وعلا: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكْتُمْ بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [آل عمران: ٨١]، قال: ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ﴾ لأنهم يخافون آلهتهم هذا النوع من الخوف، لهذا تجد قلوبهم معلقة بآلهتهم لأنهم يخافونهم خوف السر، وقال جل وعلا مخبراً عن قول قوم هود حيث قالوا هود: ﴿إِنَّنَّا نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ﴾ [هود: ٥٤]، فهم خافوا الآلة، عندهم أن الآلة تصيب بسوء، وكان الواجب على حد زعمهم أن يخاف هذا من الآلة أن تصيبه بسوء، فقالوا له: ﴿إِنَّنَّا نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ﴾ يعني عصبية في نفسك احتل عقلك، أو احتلت جوارحك أو نحو ذلك، هذا النوع من الخوف هو الذي إذا صرُف لغير الله جل وعلا فهو شرك أكبر.

هناك أنواع من الخوف خوف جائز وهو الخوف الطبيعي: أن يخاف من الأسباب العادلة التي جعل الله جل وعلا فيها ما يخاف ابن آدم منه، أن يخاف من النار أن تحرقه، يخاف من السبع أن يudo عليه، من العقرب أن تلدغه، يخاف من ذي سلطان غشوم أن يعتدي عليه ونحو ذلك، هذا النوع خوف طبيعي من الأشياء، لا ينقص الإيمان؛ لأنه مما جبل الله جل وعلا الخلق عليه.

هناك نوع، خوف محظوظ، لهذا القسم الثالث لأن الخوف أربعة أقسام<sup>(١)</sup>، قسم منه شركي؛ شرك أكبر، وقسم منه جائز، وقسم محظوظ وهو أن يخاف من الخلق في أداء واجب من واجبات الله، يخاف من الخلق في أداء الصلاة، يخاف إن قام للصلاحة من مجلس يقطنه كثيرون أن يعاب، فإذا خاف هذا الخوف، فإن هذا الخوف يكون محظوظاً، وفي مثله نزل قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَرَأَدُهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسِبْنَا اللَّهُ وَنَعْمَ الْوَكِيلُ﴾ [آل عمران: ١٧٣]، وفي قوله: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِي إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٨٥]، لأن الواجب أن يُجاهدوا، فإذا خافوهم عن أداء ذلك الواجب، خوف ليس مأذون به في الشرع وإنما هو من تسويل الشيطان كما قال: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ﴾ [آل عمران: ١٧٥]، هذا النوع من الخوف محظوظ، لا يجوز؛ لأن فيه تقوية فريضة من فرائض الله لأجل الخوف، خاف من غير الله لكنه ليس خوف السر، وإنما هو خوف ظاهر، وهذا محظوظ من المحرمات.

هذه أقسام ثلاثة مشهورة، وبها تجمع مسائل أقسام الخوف، والشركى منه وما ليس بشركى منه، وهذه المسألة مما يكثر فيها اضطراب طلاب العلم؛ لأنه ليس عندهم ضبط للخوف الذي يحصل به إن صرُف لغير الله جل وعلا الشرك،

<sup>(١)</sup> لعله يقصد ثلاثة. قال في شرحه لكتاب التوحيد تحت باب ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ﴾: والخوف من غير الله جل وعلا ينقسم: إلى ما هو شرك، وإلى ما هو محظوظ، وإلى ما هو مباح، فهذه ثلاثة أقسام. انتهى كلامه حفظه الله. أو أن الخوف من غير الله جل وعلا ثلاثة أقسام مع قسم الخوف من الله فتصبح أربعة أقسام. والله أعلم.

الذي يوصف به من قام به أنه مشرك، أي خوف لهذا؟ هو خوف السرّ، ووصفه وضبط حاله هو ما ذكرته لك من قبل، فكن منه على ذكر وبينة في فهمك لهذه المسألة العظيمة.

الخوف عبادة قلبية موردها القلب، قد يظهر أثره على الجوارح.

قال بعد ذلك: (ودليل الرجاء قوله تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠]) الرجاء أيضاً عبادة قلبية، حقيقتها الطمع بالحصول على شيء مرجو، الرغبة بالحصول على شيء، يرجو أن يحصل على هذا الشيء.

فإن كان الرجاء لشيء من يملك ذلك الشيء فإن هذا رجاءً طبيعي؛ أرجو أن تحضر لأنك يمكن أن تحضر<sup>(١)</sup>، أرجوك أن تفعل، يمكنك أن تفعل، هذا الرجاء ليس هو رجاء العبادة.

النوع الثاني هو رجاء العبادة، وهو أن يطمع في شيء لا يملكه إلا الله جل وعلا، أن يطمع في شفائه من مرض، يرجو أن يشفى، يرجو أن يدخل الجنة وينجو من النار، يرجو أن لا يصاب بمحنة ونحو ذلك، هذه أنواع من الرجاء، لا يمكن أن ترجي وتطلب وتؤمّل إلا من الله جل وعلا، وهذا هو معنى رجاء العبادة.

فالرجاء منه ما هو رجاء عبادة ومنه ما هو رجاء ليس من العبادة، والمقصود هنا هو رجاء العبادة.

قال جل وعلا: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ هذا النوع من الرجاء امتدح الله جل وعلا من قام به، قال: ﴿مَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا﴾ فدل على أن هذا الرجاء ممدوح من رجاه، وإذا كان مدحه الله جل وعلا فهو مرضي عند الله جل وعلا، فيصدق عليه حد العبادة من أنها اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه، وهذا -من نص هذه الآية- داخلي فيما يرضاه الله جل وعلا، لأنه أثني على من قام به ذلك الرجاء.

وقوله هنا: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ﴾، (اللقاء) فسر باللقاء، وفسر بالمعاينة الرؤوية؛ رؤية الله جل وعلا، ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ﴾ للاقابة الله جل وعلا والرجوع إليه، أو فمن كان يرجو رؤية ربها، لأن اللقاء يتحمل هذا وذاك وهو تفسيران مشهوران عن السلف.

قال بعدها: (ودليل التوكل قوله تعالى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٢٣]) التوكل أيضاً من العبادات القلبية، حقيقته أنه يجمع شيئاً:

**الأول:** تفويض الأمر إلى الله جل وعلا.

**الثاني:** عدم رؤية السبب بعد عمله.

والتفويض وعدم رؤية السبب شيئاً قليلاً، فالعبد المؤمن إذا فعل السبب وهو جزء مما تحصل به حقيقة التوكل، فإنه لا يلتفت لهذا السبب، لأنه يعلم أن هذا السبب لا يحصل المقصود، ولا يحصل المراد به وحده، وإنما قد يحصل المراد به وقد لا يحصل؛ لأن حصول المرادات يكون بأشياء:

<sup>(١)</sup> انتهى الوجه الأول من الشرح الثالث.

لله منها السبب.

لله ومنها صلاحية المخل.

لله ومنها خلو الأمر من المضاد.

فثم ثلاثة أشياء تحصل بها المرادات:

أول سبب: نعلم بما خلق الله جل وعلا خلقه عليه أن هذا السبب يُنتج المسبّب؛ النتيجة.

الثاني: صلاحية المخل لقيام الأمر به؛ الأمر المراد.

الثالث: خلو الأمر أو المخل من المضاد له.

مثاله الدواء، النبي ﷺ أمر بالدواء فقال: «تداوروا عباد الله»<sup>(١)</sup> فالمسلم الموحد يتناول الدواء باعتباره سببا للشفاء، لكنه ليس سببا أو ليس علة وحيدة، بل لا يحصل الشفاء بـهذا وحده، وإنما لابد من أشياء أخرى، منها أن يكون المخل الذي هو داخل الإنسان -باطن متناول الدواء- يكون صالحا لقبول ذلك الدواء، وهذا معنى قوله: أن يكون المخل صالحا. أيضا من العلل التي يكمل بها المراد أن يكون السبب لهذا الذي عمل حاليا من المعارض له، قد يكون يتناول شيء وفي البدن ما يفسد ذلك الشيء، فلا يصل إلى المقصود.

لله منها وهو الأعظم أن يأذن الله جل وعلا في أن يكون السبب مؤثرا منتجا للمسبّب، وهذا يعطيك أن فعل السبب ليس كافيا في حصول المراد.

من الأمثلة التي تُمثل بها كثيرا في هذا الباب غير مثال الدواء، رجل رام سفرا على سيارة، فأعد العدة، وفعل أسباب السلامة جديعا؛ من رعاية مثلا للكابحات (الفرامل)، ومن رعاية للإطارات ونحو ذلك، فعل أسباب السلامة جميعا، وسار على مهل، لهذا كل ما يمكنه أن يفعله، لكن هل هذا وحده يحصل السلامة؟ لا يحصل السلامة لهذا وحده، فهناك من قد يكون متديعا عليه، تأتيه سيارة كبيرة، هو قد بذل أسباب السلامة، وتأتيه في طريقه، ويصاب بالمصيبة من جراء ذلك، فهو فعل ما يمكنه أن يفعله، لكن هناك أشياء بيد الله جل وعلا تتم السلامة باجتماعها، وليس لهذا السبب الوحيد الذي عمله العبد، لا يجوز للعبد أن يتخلّى عن بذل السبب لأن بذل السبب من تمام التوكل؛ ولكن لا يُلتفت إلى السبب، ولهذا قال علماؤنا -علماء التوحيد من أئمة السلف فمن بعدهم-: الالتفات إلى الأسباب قدح في التوحيد، وهو الأسباب أن تكون أسبابا قدح في العقل، إذا التفت القلب إلى السبب وأنه يُنتج المسبّب لهذا قدح في التوحيد.

لهذا نقول: التوكل هو ما يجمع شيئاً:

أولا: تفويض الأمر إلى الله جل وعلا، لأن الله هو الذي بيده الملك.

الثاني: عدم رؤية السبب الذي فعل.

إذن لا بد من فعل السبب، ويقوم بالقلب عدم رؤية لهذا السبب أنه يُنتج المقصود وحده، وإنما يعلم أنه جزء مما يُنتج المقصود، والباقي على الله جل وعلا، ثم يفوت الأمر لله جل وعلا، لهذا يُنتج لك أن التوكل عبادة قليلة محضة، ولهذا

<sup>(١)</sup> أورده الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة برقم (١٦٣٣). وتحت رقم (٢٨٨١) بمعناه.

صار صرفه لغير الله جل وعلا شرك، يعني أن يفوض الأمر لغير الله جل وعلا، كما يقول بعض مشايخ الصوفية لبعض مريديهم: إذا أُصبت بمصيبة فاذكرني فإنني أحْلَّصك منها. أذكريني؛ يَقُول بالقلب ذلك المذكور - ذلك المذكور - وإذا قام به أنه يخلصه من ذلك الشيء، فمعناه أنهفوض الأمر إليه، وصار متوكلاً على غير الله جل وعلا، وهذا هو حقيقة ما يفعله المشركون في الجاهلية ومن شاكلهم من بعدهم.

(ودليل التوكل قوله تعالى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [المائدة: ٢٣])، ففي هذه الآية الأمر بالتوكل، وما دام أنه أمر به فهو عبادة؛ لأن العبادة ما أمر به من غير اقتضاء عقلي ولا اطراد عري، وما دام أنه أمر به فهو راض له أن يتوكلاً عليه، وهذا معناه كونه عبادة.

ثم أيضاً في هذا الدليل أنه جعل التوكل شرطاً للإيمان، فقال: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ فمعنى ذلك أنه لا يحصل الإيمان إلا بالتوكل على الله وحده. أيضاً هنا قدم الجار والمجرور فقال: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا﴾ وتقديم ما حقه التأخير في علم المعاني يفيد الحصر والقصر، أو يفيد الاختصاص، وهنا يفيدهما؛ يفيد الاختصاص، ويُفید القصر والحصر، فمعنى هذه الآية بقوله: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا﴾ يعني أحصروا توكلكم في الله، اقتصروا توكلكم على الله إن كنتم مؤمنين، خصوا الله بتوكيلكم إن كنتم مؤمنين، وهذه الآية، هذا الدليل مركب من نوعي الدليل الذين ذكرتهم لك من قبل، النوع الأول: إثبات أن هذا الأمر عبادة. الثاني: إثبات أن هذه العبادة يجب صرفها لغير الله جل وعلا بدليل خاص، فهو المستفاد من قوله: ﴿فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾، وكذلك في قوله: ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾ هذا فيها الثناء على من يتوكلاً على الله، وفيها الدليل على أن التوكل على الله عمل يحبه الله ويرضاه، ومعنى ذلك أنه من أنواع العبادات، هذا هو توكل العبادة.

وهناك شيء آخر ليس من توكل العبادة، وهو التوكيل، وهو المعروف في باب الوكالة عند الفقهاء، وكلت فلاناً في أمري، (ووكل على) كما جاء في الحديث (ووكل على عقيلاً في خصومة) هذا من باب الوكالة، وهو شيء آخر غير التوكل، التوكيل والوكالة باب آخر، أما التوكل فهو عبادة قلبية، يضبط ذلك أن الوكالة فيها المعنى الظاهر، فيها شيء ظاهر، أما التوكل فهو عمل قلبي.

على كل حال، لهذه الجملة مزيد تفصيل؛ لكن المقام يضيق عن تفصيات ما يتعلق بهذه الأنواع من العبادات، وتفصيلها في كتاب التوحيد؛ لأن كل واحدة منها عقد لها باب في كتاب التوحيد.

قال رحمه الله تعالى: (ودليل الرغبة والرَّهبة والخشوع قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَا رَغْبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لَنَا خَاسِعِينَ﴾ [الأنبياء: ٩٠]) هذه الآية فيها المسارعة للخيرات، الدعاء رغباً ورهباً ووصفهم بأن حاهم أنهم كانوا خاسعين لله، وفيها أنواع من العبادات، خصّ الشيخ منها بالاستدلال الرغبة والرَّهبة والخشوع، ووجه الاستدلال من الآية أن الله جل وعلا أثني على الأنبياء والمرسلين الذين ذكرهم في سورة الأنبياء، التي هذه الآية في أواخرها بقوله: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَا رَغْبًا وَرَهَبًا﴾، يعني ويدعونا راغبين، ويدعونا ذوي رغبة وذوي رهبة وذوي خشوع، وهذا في مقام الثناء عليهم؛ الثناء على الأنبياء والمرسلين، وما دام أنه أثني عليهم فإن هذه العبادات من العبادات المرتضيَّة له فتدخل في حد العبادة.

الرغبة رجاء خاص، والرهبة خوف خاص وَجْلٌ خاص، والخشوع هو التطامن والذل، قال تعالى ﴿وَمَنْ آتَيْهِ أَثْكَرَ تَرَى الْأَرْضَ خَائِشَةً﴾ [فصلت: ٣٩]، يعني ليس فيها حركة للنبات، ليس فيها حياة؛ متطامنة ذليلة ﴿فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ هَبَّتْ وَرَبَّتْ﴾<sup>(١)</sup> [فصلت: ٣٩]، فالخشوع سكون فيه ذل وحضور، هذا الخشوع الذي هو نوع من أنواع العبادة، وتلك الرغبة وتلك الرهبة هذه من العبادات القلبية، التي يظهر أثرها على الجوارح.

لو تأملت أو رأيت حال المشركين عند آهتهم، حال عباد القبور -مثلاً- عند أوثائهم، عند المشاهد، لوجدت أنهم في خشوع، ليسوا عليه في مساجد الله ليس فيها قبر ولا قبة، وهذا مشاهد، فإنه يكون عنده وَجْلٌ خاص، رهبة، ومزيد رجاء هو الرغبة، وخشوع وتطامن وعدم حركة وسكون في الجوارح والأنفاس وحتى في الألحاظ في الرؤية، وهذا كلّه مما لا يسوغ أن يكون إلا لله، لأنّ المسلم في صلاته إذا صلّى فإنه يكون يقوم به الرغبة، يقوم به الرهبة المستفاده من قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّين﴾ [الفاتحة: ٤-٣]، ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ تفتح له باب الرغبات وباب الرجاء، و﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّين﴾ يفتح عليه باب الرهبة، باب الخوف من الله جل وعلا، فتأتي عبادته حال كونه راغباً راهباً، والخشوع سكونه وحضوره وعدم حراكه في قلبه وفي عمله، هذا الله جل وعلا في عبادة الصلاة، والخشوع يكون بالصوت، ويكون بالأعمال كما قال جل وعلا: ﴿وَخَشَعَتِ الْأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلَا تَسْمَعُ إِلَّا هَمْسًا﴾ [طه: ١٠٨]، فالمهمس لا ينافي الخشوع في الصوت، وهذه حال المصلي حين ينادي ربه جل وعلا، فهو في حال رغبة ورجاء، وفي حال رغبة ورهبة، وفي حال خشوع لربه جل وعلا، يزيد هذا في القلب، وربما غلب عليه حتى نال المقامات العالية في تلك العبادة، وربما قللَّ وَضَعُفَ حتى لم يكتب من صلاته إلا عشرها أو إلا تسعها، هذا لأنه من أنواع العبادات التي يحبها الله جل وعلا ويرضاها.

فإذن وجه الاستدلال: أنَّ الله جل وعلا أثني على أولئك الأنبياء، وعلى أولئك المرسلين؛ لأنَّهم ذووا رغب، وذووا رهبة، وذووا خشوع لله جل وعلا، وبالخصوص هذا الدليل العام، وبالدليل الخاص في الخشوع وحده، قال هنا: ﴿وَكَانُوا لَنَا خَائِشِينَ﴾ وكما قدمت أن الجار والجرور هنا قدّم على ما يتعلق به وهو اسم الفاعل (خاشع)؛ لأنَّ الجار والجرور - كما أسلفت لك - يتعلق بالفعل أو ما فيه معنى الفعل فهو اسم الفاعل أو اسم المفعول أو ما أشباهه من مصدر ونحو ذلك، وهنا قال: ﴿كَانُوا لَنَا خَائِشِينَ﴾ أصل سبُكِ الكلام: كانوا خائسين لنا. فلما قدم ما حقه التأخير كان ذلك مفيداً للاختصاص وللحصر وللحصر كما هو معلوم في علم المعاني.

نقف عند هذا، ونأخذ شيئاً من الأصول، أو نحيط عن بعض الأسئلة، ثم نذهب إلى الورقات.

### [الأسئلة]

س ١ / متى يكون التوكل شركاً أكبر ومتى يكون شركاً أصغر؟

ج / التوكل عبادة مطلوبة؛ التوكل على الله عبادة مطلوبة واجبة، يسأل هو عن التوكل على غير الله، يكون شركاً أكبر إذا فرض أمره لغير الله؛ فرض هذا الأمر؛ المصيبة التي وقع فيها، أو ما يريد إنهاجمه من تحارة، أو عبادة أو درس أو

<sup>(١)</sup> وهي جزء من الآية: (٥) من سورة الحج.

نحو ذلك، فوُضِّع إنجاح هذا الأمر لغير الله، وقام بقلبه هذا التعلق، يكون شركاً أكبر، ولا يكون التوكل على غير الله شركاً أصغر، إنما هو شرك أكبر.

س٢ / يوجد كتاب باسم (حكم تمني الموت) صحة (أحكام تمني الموت) للشيخ محمد عبد الوهاب، وقد قرأت هذا الكتاب فوجدت فيه من القصص الغريبة والأحاديث الضعيفة.

فهل هذا الكتاب فعلاً للشيخ محمد بن عبد الوهاب علماً بأن دار النشر المكتبة الإعدادية بعكة المكرمة؟  
ج/ هذا سؤال جيد، وإن كان الجواب عليه قد يطول، لأن المسألة تحتاج إلى إيضاح وبسط، لكن أخص الجواب: بأن هذا الكتاب ليس للشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى، وإنما الواقع أنّ الجامعة؛ جامعة الإمام، رأت أن النسخة هذه التي طبعوا عنها، أنها بخط الشيخ رحمه الله تعالى، وعندى صورة منها وهي بخط الشيخ رحمه الله، وقد جلبها العلماء منذ عقود مضت من لندن من المتحف البريطاني؛ جلبوها لا لأنها من تأليف الشيخ، ولكن لأجل أنها بخط الشيخ، بمجموع كبير بخط الشيخ رحمه الله، جلبوها من هناك وصوروها وأودعوها في المكتبة السعودية بالرياض، لأنها بخط الشيخ، والعلماء منذ ذلك الوقت يعلمون أنها ليست للشيخ، وإنما هي بخطه وسيأتي لمَ كتبها الشيخ، ولهذا لم يسعوا إلى نشرها ولا إلى طبعها.

الشيخ رحمه الله تعالى في هذه من جنس الجاميع التي كتبها بخطه، وهي أنه كان يتجول في رحلاته، فإذا رأى كتاباً - وكما تعلمون في ذلك الوقت يصعب شراء الكتب، تكون نسخة عند واحد من الناس فيصعب شراؤها - فالعالم ماذا يصنع؟ يأخذ هذا الكتاب ويختصره؛ ينتخب منه، فهو الذي صنع في هذه الجموع أنه انتخب منه أشياء تتعلق بأولئك، بأحكام تمني الموت، ثم بعد ذلك انتخب أشياء من هذه الأحاديث الضعيفة والموضوعة التي يحتاج بها الخرافيون في بعض المسائل حياة الموتى وتعلق أرواح الأحياء بالموتى ونحو ذلك، أخذها من كتاب للسيوطى مطبوع الآن بأحوال أهل القبور، أحد هذه الأحاديث لم؟ ليكون على بيته في تحريرها فيما إذا أوردها عليه الخصوم - خصوم الدعوة - فهو لم ينتخبها تأليفاً وإنما انتخبها انتقاء، حتى يكون على بيته منها، كعادته في أشياء كثيرة مما انتقاء وانتخبه، والذي غرّ الذين طبعوه أنه موجود بخط الشيخ رحمه الله تعالى، وكونه بخط الشيخ لا يعني أنه تأليف له، وسموه بهذا الاسم (أحكام تمني الموت) لأن أول صفحة منه في حكم تمني الموت، فتمني الموت في ذلك الكتاب استغرق صفحة أو صفحتين أو قريباً منها، والباقي كلها من الأحاديث التي ذكرها هذا السائل جزاه الله خيراً، والشيخ رحمه الله - كما ذكرت لك - انتخب هذه ليعلمها، من كتاب للسيوطى موجود، لو طابت بين هذه الرسالة المزعومة وكتاب السيوطى لوجدت أنها نقل عنه حرفاً بحرف، الأحاديث المتواترة نقلها عنه ليكون على بيته مما فيها فيما لو احتاج بها الخرافيون.

ولهذا قال من قال من علماء الحديث: أهل الحديث يكتبون كل شيء؛ يكتبون حتى الموضوعات، حتى إذا احتاج بما أحد بينوا له حكمها، وبينوا له وجه معناها.

س٣/ هل يقدّم السبب على التوكل على الله، وما معنـى قوله عليه السلام: «اعقلها وتوكّل»<sup>(١)</sup>؟

ج/ السبب يكون قبل، تريـد أمرا من الأمور تفعـل السبب الذي يحصلـ السبب عادة به؛ شفاء من مرض، السبب أن تذهب إلى الطبيب فـهـذا السبب، إذا فعلـ السبب يقوم بالقلب شيئاً: أولاً: تفويض أمر الشفاء للـله جـلـ وـعـلاـ.

الثاني: أن لا يرى القـلـبـ هـذاـ السـبـبـ مـحـصـلاـ لـلـمـقـصـودـ وـحـدهـ، لا يـرـىـ القـلـبـ هـذاـ السـبـبـ الـذـيـ هوـ الـذـهـابـ لـلـطـبـيـبـ مـحـصـلاـ لـلـشـفـاءـ وـحـدهـ، وـلـكـ يـعـلـمـ أـنـ ثـمـ أـسـبـابـ أـخـرـىـ كـلـهـاـ جـمـيعـاـ يـدـ اللـهـ جـلـ وـعـلاـ.

فـهـذاـ السـبـبـ يـتـلـوـهـ شـيـئـانـ هـمـاـ: التـوـكـلـ، وـفـعـلـ السـبـبـ مـنـ تـمـامـ التـوـكـلـ، وـلـهـذـاـ قـالـ النـبـيـ عـلـيـهـ الصـلـاـةـ وـالـسـلـاـمـ فـيـ الـحـدـيـثـ الـذـيـ روـاهـ التـرـمـذـيـ وـغـيـرـهـ فـيـمـاـ سـاقـهـ السـائـلـ: «اعـقـلـهـاـ وـتـوـكـلـ»ـ توـكـلـ عـلـىـ اللـهـ جـلـ وـعـلاـ فـيـ حـفـظـ نـاقـتـهـ بـدـونـ أـنـ يـعـقـلـهـاـ، فـسـرـحـتـ وـذـهـبـتـ وـبـعـدـتـ عـنـهـ، فـقـالـ: اـعـقـلـهـاـ وـتـوـكـلـ. يـعـنـيـ اـبـذـلـ السـبـبـ ثـمـ بـعـدـ ذـلـكـ فـوـضـ الـأـمـرـ إـلـىـ اللـهـ جـلـ وـعـلاـ أـنـ يـنـفـعـ هـذـاـ السـبـبـ، إـذـ بـيـدـهـ مـلـكـوتـ كـلـ شـيـءـ، وـلـيـكـ بـقـلـبـكـ عـدـمـ رـؤـيـةـ أـنـ هـذـاـ السـبـبـ الـذـيـ فـعـلـتـ وـهـوـ الـعـقـلـ كـافـيـاـ فـيـ حـصـولـ الـمـرـادـ وـهـوـ حـفـظـ تـلـكـ النـاقـةـ.

س٤/ يقول هل البيت المعروف عند الناس وامتصـاـهـ، شـرـكـ فـيـ الـاسـتـغـاثـةـ وـلـمـاـذاـ؟

ج/ هـذـاـ الـذـيـ يـقـولـ: ((رـبـ وـامـتـصـاـهـ انـطـلـقـتـ)), الـقـصـةـ هـذـهـ لـاـ تـشـبـهـاـ، أـيـ أـنـ الـمـرـأـةـ نـادـتـ الـمـعـصـمـ وـقـالـتـ: وـامـتـصـاـهـ، أـوـ أـيـنـ الـمـعـصـمـ مـنـيـ، أـوـ يـاـ مـعـصـمـاـهـ، هـذـهـ لـيـسـتـ بـثـابـتـةـ تـارـيـخـياـ، لـكـ أـخـبـارـ الـتـارـيـخـ كـمـاـ هـوـ مـعـلـومـ كـثـيرـةـ لـاـ يـمـكـنـ أـخـذـ التـشـبـهـ مـنـهـاـ.

وـامـتـصـاـهـ هـذـهـ لـهـ اـحـتمـالـاـنـ:

- اـحـتمـالـ أـنـ تـكـوـنـ نـدـبـةـ.
- وـاحـتمـالـ أـنـ تـكـوـنـ نـدـاءـ وـاستـغـاثـةـ.

وـعـلـىـ كـلـ إـذـاـ كـانـ هـذـاـ الغـائـبـ لـاـ يـسـمـعـ الـكـلـامـ، أـوـ لـاـ يـعـتـقـدـ أـنـ الـكـلـامـ سـيـصـلـ إـلـيـهـ، فـإـنـهـ يـكـوـنـ شـرـكـاـ؛ لـأـنـهـ اـسـتـغـاثـ بـغـيـرـ اللـهـ جـلـ وـعـلاـ.

فـإـنـ كـانـ مـنـ بـابـ النـدـبـةـ فـإـنـ بـابـ النـدـبـةـ فـيـهـ شـيـءـ مـنـ السـعـةـ، وـالـأـصـلـ أـنـ النـدـبـةـ تـكـوـنـ لـسـامـعـ، كـذـلـكـ الـاسـتـغـاثـةـ بـمـاـ يـُـقـدـرـ عـلـىـ الـاسـتـغـاثـةـ فـيـهـ تـكـوـنـ لـحـيـ حـاضـرـ سـامـعـ يـقـدـرـ أـنـ يـغـيـثـ.

وـهـذـاـ كـانـ عـلـىـ الـقـصـةـ هـذـهـ لـوـ كـانـ الـمـرـأـةـ قـالـتـهـاـ الـمـعـصـمـ لـاـ يـسـمـعـهـاـ وـلـيـسـ قـرـيبـاـ مـنـهـاـ، فـيـحـتـمـلـ إـنـ كـانـ مـرـادـهـاـ أـنـ يـمـكـنـ أـنـ يـسـمـعـهـاـ؛ يـقـوـمـ بـقـلـبـهـاـ أـنـ يـمـكـنـ أـنـ يـسـمـعـهـاـ دـوـنـ وـاسـطـةـ طـبـيـعـيـةـ، وـدـوـنـ كـرـامـةـ خـاصـةـ لـهـاـ مـنـ اللـهـ جـلـ وـعـلاـ، هـذـاـ شـرـكـ مـنـ جـنـسـ أـفـعـالـ الـمـشـرـكـينـ.

وـإـنـ كـانـ مـقـصـودـهـاـ أـنـ يـوـصـلـ وـيـصـلـ إـلـىـ الـمـعـصـمـ طـلـبـهـاـ وـاسـتـغـاثـهـاـ بـوـاسـطـةـ مـنـ سـعـهـاـ كـمـاـ حـصـلـ فـعـلاـ فـهـذـاـ لـيـسـ بـشـرـكـ أـكـبـرـ مـخـرـجـ مـنـ الـمـلـلـةـ.

(١) سنـنـ التـرـمـذـيـ: كـتـابـ صـفـةـ الـقـيـامـةـ وـالـرـقـائقـ وـالـوـرـعـ، باـ (٦٠)، حـدـيـثـ رقمـ (٢٥١٧). قـالـ الشـيـخـ الـأـلـبـيـ: حـسـنـ.

فتلخص أن هذه الكلمة محتملة، والأصل؛ القاعدة في مثل هذه الكلمات المحتملة لا يجوز استعمالها- المحتملة لشرك - لا يجوز استعمالها؛ لأن استعمالها يُخشى أن يوقع في الشرك أو يفتح باب الشرك.

**س٥** / بعض الناس يخاف أن يُنكر المنكر، إذا كان في مجلس -مثلاً- فيقوم من المجلس ويكتفي بإنكار القلب، فهل يدخل هذا في الخوف المحرم؟

**ج** / لو جلس كان هذا داخلاً في الخوف المحرم، وذلك بشرط أن لا يكون مستطيناً أن ينكر بيده، أو مستطيناً أن ينكر بلسانه، فإن كان بوسعه أن ينكر بيده إذْ له مقدرة على الإنكار بيده؛ بأن يكون الأمر في بيته أو عند من له عليهم سلطة من قرابته ونحو ذلك، هذا ينكر بيده، إن لم يستطع ذلك ينكر بلسانه، وبعد ذلك يفارق المكان إن لم يُعَيِّر، الثالث إن لم يستطع الإنكار باللسان ينكر بقلبه لبغضه لهذا المنكر، وإن تمكن من الخروج من مكان المنكر فإنه يجب عليه الخروج.

إن خاف الناس في إنكاره بيده مع استطاعته أن ينكر بيده، فهذا من الخوف المحرم الذي هو المرتبة الثالثة، إن خاف أن ينكر بلسانه؛ خاف الناس، مع إمكانه أن ينكر بلسانه، فهذا من الخوف المحرم، إن خاف أن يفارق مع إمكانه أن يفارق دون مفسدة راجحة تحصل ولم يفارق كان هذا من الخوف المحرم، والله المستعان غفر الله لنا جميعاً.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

... العبادة مع دليل كل مسألة وألها من العبادة، وقد وقفنا على الإنابة: قال: (ودليل الإنابة قوله تعالى: ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ﴾ [الزمر: ٤٥]) وحقيقة الإنابة الرجوع؛ رجوع القلب عما سوى الله جل وعلا إلى الله جل وعلا وحده، وإنابة إذ كان معناها الرجوع، فإن القلب إذا توجه إلى غير الله جل وعلا قد يتعلق به تعلقاً، بحيث يكون ذلك القلب في تعلقه تاركاً غير ذلك الشيء، وراجعاً ومنياً إلى ذلك الشيء، كما يحصل عند الذين يتعلدون بغير الله؛ تتعلق قلوبهم بالأموات والأولياء أو بالأنبياء والرسل أو بالجن.. ونحو ذلك، فتجد أن قلوبهم قد فرغت إما على وجه التمام، أو على وجه كبير، أن فرغت من التعلق إلا بذلك الشيء، هذا الذي يسمى الإنابة، أثاب رجع، ترك غيره ورجع إليه، وهذا الرجوع ليس رجوعاً مجرداً، ولكنه رجوع للقلب مع تعلقه ورجائه، فحقيقة الإنابة ألها لا تقوم وحدها، القلب المنيب إلى الله جل وعلا إذا أثاب إليه فإنه يرجع، وقد قام به أنواع من العبودية منها الرجاء والخوف والمحبة ونحو ذلك، فالمنيب إلى الله جل وعلا هو الذي رجع إلى الله جل وعلا عما سوى الله جل وعلا، ولا يكون رجوعه هذا إلا بعد أن يقوم بقلبه أنواع من العبوديات أعظمها المحبة والخوف والرجاء؛ محبة الله، الخوف من الله، الرجاء في الله.

إذن الإنابة صارت عبادة بهذا الدليل وسيأتي بيان وجه الاستدلال، وأيضاً لأنها شيء متعلق بالقلب، وأنها لا تقوم بالقلب إلا مع أنواع آخر من العبوديات، وهذا استدل له بقوله تعالى: ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ﴾ ووجه الاستدلال أنَّ الله جل وعلا قال: ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ﴾ فأمر بالإنابة، وإذا أمر بها فمعنى ذلك أنه يجبها ويرضها من أتى بها، فهي إذن داخلة في تعريف العبادة سواء عند الأصوليين أو عند شيخ الإسلام رحمه الله تعالى.  
وهذا الدليل العام على كونها من العبادة.

ما الدليل على كون هذه العبادة يجب إفراد الله جل وعلا بها؟ فإن في هذا: الأمر بالإنابة إلى الله جل وعلا. ما دليل كون هذه العبادة - وهي الإنابة - لا يجوز ولا يسوغ أن يتوجه بها إلى غير الله جل وعلا؟ هناك دليل عام ألا وهو أنه إذ ثبت أنه عبادة، فالأدلة العامة كقوله تعالى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨]، وقوله: ﴿وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ لَا يُبْرُهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حَسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ [المؤمنون: ١٧]، وغير ذلك، وقوله عليه الصلاة والسلام: «الدعاء هو العبادة»<sup>(١)</sup>، «الدعاء مخ العبادة»<sup>(٢)</sup> ونحو هذه الأدلة، تدل على أن أي نوع من العبادة لا يجوز أن يتوجه به إلى غير الله، ومن توجه به إلى غير الله جل وعلا فقد كفر، فهذا الاستدلال العام.  
وهناك دليل خاص في الإنابة أنه يجب إفراد الله جل وعلا بالإنابة، وذلك في قوله تعالى: ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ﴾ [هود: ٨٨]<sup>(٣)</sup> في سورة هود ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ﴾ قالها شعيب عليه السلام، وأخبر الله جل وعلا بها عن

(١) سبق تخریج الحديث في الصفحة (١٤).

(٢) سبق تخریج الحديث في الصفحة (١٤).

(٣) وهي أيضاً في سورة الشورى الآية (١٠).

شعيب، في معرض الثناء عليه، قال: ﴿عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ﴾؛ عليه وحده لا غير توكلت؛ فوَضَتْ أمرِي وأخللت قلبي من الاعتماد على غيره، وبجميء الجارِ والمحرور متقدم على ما يتعلّق به وهو الفعل دلّ على وجوب حصرها وقصرها واحتصاصها بالله جل وعلا، ثم قال: ﴿وَإِلَيْهِ أُنِيبُ﴾، فقال: إليه وحده لا إلى سواه أنيب؛ أرجع محبًا راجيًّا خائفًا عن كل ما سوى الله جل وعلا إلى الله وحده، فلما قدم الجارِ والمحرور على ما يتعلّق به وهو الفعل، دل على أن هذه العبادة وهي الإنابة مختصة بالله جل وعلا، وهذا أتي في معرض الثناء على شعيب، وهناك أدلة أخرى.

فإذن هذه المسألة مع غيرها، أحياناً يورد الشيخ دليلاً عاماً على كونها من العبادة، وأحياناً يورد دليلاً عاماً على كونها عبادة وخاصة في أنه يجب إفراد الله جل وعلا بها، والحمد لله ما من مسألة من مسائل العبادة القلبية أو العملية، عمل الجوارح أو عمل القلب أو عمل اللسان، ما من مسألة إلا وثم دليل عام على أنها من العبادة، وثم دليل خاص على أن من صرفها لغير الله جل وعلا فقد أشرك.

وهذا -والحمد لله- يُبين ظاهر، وهذا التوحيد في بيانه ووضوحيه وظهوره براهينه وأداته وآياته مما هو بمكانت واضح ظاهر، لا يكون معه بعد ذلك حجة للمخالفين الذين تنكبوا هذا الطريق، ولم يُسلِّمُوا وجوههم لله جل وعلا، ويخلصوا دينهم لله جل وعلا وحده.

بعد الإنابة ذكر الاستعانة حيث قال: (ودليل الاستعانة قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الفاتحة: ٥]) هذا دليل عام في العبادات جميعاً حيث قال: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ و﴿إِيَّاكَ﴾ -كما هو معلوم- ضمير منفصل في محل نصب مفعول به مقدم، أصل الكلام: نَعْبُدُ إِيَّاكَ. ومن المعلوم أن المفعول به يتاخر عن فعله، فإذا قُدِّمَ كان ثم فائدة في علم المعانى من علوم البلاغة ألا وهي أنه يُفيد الاختصاص، وطائفة من البلاغيين يقولون: يفيد الحصر والقصر.

وعلى العموم الخطيب يسير يُفيد الاختصاص أو يُفيد الحصر والقصر، هنا أفاد أنَّ العبادة من خصوصيات الله جل وعلا؛ خاصة بالله جل وعلا. ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ يعني لا نعبد إلا أنت.

ثم قال بعدها وهو مراد الشيخ بالاستدلال: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾، ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ وهذه الآية من سورة الفاتحة؛ السورة العظيمة التي هي أم القرآن، التي يرددوها المسلمون في صلواتهم، فيها إفراد الله جل وعلا بالعبادة، وعقد العهد والإقرار على النفس بأن القائل لتلك الكلمات لا يعبد إلا الله جل وعلا.

قال: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ كذلك لا يستعين إلا بالله جل وعلا، وجه الاستدلال أنه قدّم الضمير المنفصل الذي هو في محل نصب مفعول به على الفعل الذي هو العامل فيه، وتقديم المعمول على العامل يُفيد الاختصاص أو يُفيد الحصر والقصر.

فإذن هنا أثبتت أنها عبادة، وأثبتت أنه لا يجوز صرفها لغير الله إذ هي مختصة بالله جل وعلا. وهل هنا قال العلماء؛ شيخ الإسلام ابن تيمية وجماعة من أهل العلم: إنَّ عبادة غير الله أعظم كفراً من الاستعانة بغير الله. مع أن جنس الاستعانة قد يكون من الربوبية؛ يعني طلب الإعانة هو طلب لمقتضيات الربوبية، لأنَّ الله جل وعلا هو مدبر الأمر، ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ هذا فيه معنى الألوهية، ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ طلب الإعانة من الله؛ استعانة المسلم بالله، هذا فيها طلب لمقتضى الربوبية، ومن حيث كون الاستعانة طلباً صارت عبادة، وهذا قال: إنَّ عبادة غير الله أعظم كفراً من الاستعانة

بغير الله، وهذا لأجل أن العبادة إذا صرفت لغير الله جل وعلا فإنما يكون معها تحول في القلب الذي هو المضعة إذا صلحت - صلح العمل كله - صلح الجسد كله، إذا توجه بقلبه لغير الله في عبادته هذا صار قلبه فاسدا، ومقتضيات الربوبية أحيانا تطرأ.

ولهذا الإشراك في الإلهية<sup>(١)</sup> في بعض أوجهه أعظم من إنكار بعض أفراد الربوبية ألم تر ذلك الرجل منبني إسرائيل الذي قال في وصيته إن مت فأحرقوني ثم ذروني في البحر فوالله إن قدر الله علي ليعذبني عذابا لم يعذبه أحدا من العالمين. وغفر الله جل وعلا له لأنه شك في بعض أفراد القدرة والتي هي راجعة إلى شيء من معنى الربوبية كذلك قال جل وعلا عن حواري عيسى ﷺ **﴿هَلْ يَسْتَطِعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنِ السَّمَاءِ﴾** [المائدة: ١١٢]، وأحببوا ولم يؤاخذوا بكلمتهم تلك؛ لأنها شك في بعض أفراد القدرة، وهذا راجع إلى شك في بعض مقتضيات الربوبية.

أما العبادة لغير الله جل وعلا فهي التي لا يقبل من أحد أن يصرف شيئا منها لغير الله، قال جل وعلا: **﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ﴾** [النساء: ١١٦]، وعيسى عليه السلام قال لقومه: **﴿إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَاوَاهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ﴾** [المائدة: ٧٢] وقال جل وعلا لعيسى في آخر السورة؛ في سورة المائدة: **﴿يَا عِيسَى ابْنَ مَرِيمَ إِنَّكَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمِي إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُ فَقَدْ عَلِمْتُهُ تَعْلُمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ﴾** [١١٦] ما قُلْتُ لَهُمْ إِلَّا مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ [المائدة: ١١٧-١١٦] إلى آخر الآيات.

المقصود من هذا أن ما قاله شيخ الإسلام وجماهير، أن العبادة لغير الله أعظم كفرا من الاستعانة بغير الله، هذا صحيح ومتوجه، وهذا قدمت في سورة الفاتحة العبادة على الاستعانة؛ لأنها أعظم شأنها وأجل خطرها لأنها هي التي وقع فيها الابتلاء، وهذا كان حريا بأهل الإيمان أن يعتنوا بأمر إخلاص القلب لله جل وعلا، وتوجه المرء في عباداته وعبودياته لله وحده دون ما سواه.

ثم قال الشيخ رحمه الله تعالى: (وفي الحديث: «إذا استعنتَ فاستعن بالله») وجه الاستدلال: أن الأمر بالاستعانة بالله ربّ على إرادة الاستعانة، قال: «إذا استعنتَ فاستعن بالله» يعني إذا كنت متوجّها للاستعانة فلا تستعن بأحد إلا بالله؛ لأن الأمر جاء في حواب الشرط، قال: «إذا استعنتَ»، (إذا) هذه شرطية غير جازمة، و«استعنتَ» هذا فعل الشرط، «إذا استعنتَ» إذا حصل منك حاجة للاستعانة فاستعن - هذا الأمر - فاستعن بالله، لما أمر به علمنا أنه من العبادة، ثم لما جاء في حواب الشرط صار مترتبًا مع ما قبله لما يفيد الحصر والقصر. وهو معنى **﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِنُ﴾**. ماحقيقة الاستعانة؟ الاستعانة طلب العون.

<sup>(١)</sup> انتهى الشرح الثالث.

- لأن كثيراً فيما أوّله السين والتاء يدل على الطلب، استعان، استغاث، استسقى ونحو ذلك، استعان: يعني طلب الإعانة. استغاث: طلب الغوث. استعاذه: طلب العوذ. استقام: ما فيها طلب، هذه من النوع الثاني. استسقى: طلب السقيا. **﴿وَإِذْ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ﴾** [البقرة: ٦٠] يعني وإذا طلب موسى السقيا لقومه، هذا نوع.
  - النوع الثاني؛ تأتي استفعل ويراد بها الفعل بدون طلب، كقوله: **﴿وَاسْتَغْفِرَ اللَّهُ﴾**؛ وغنى الله **﴿وَاللَّهُ غَنِيٌّ حَمِيدٌ﴾** [التغابن: ٦]، في أمثل ذلك.
- المقصود أن كثيراً ما يأتي استفعل بطلب الفعل، هنا استعان طلب العون، استعاذه طلب العوذ، استغاث طلب الغوث، وهكذا.

فإذن إذْ كان جميماً في معنى الطلب، أو فيها معنى الطلب، يصلح دليلاً لها كل ما فيه وجوب إفراد الله جل وعلا بما يحتاجه المرء في طلباته، في الدعاء؛ جميع أدلة الدعاء تصلح دليلاً لما كان فيه نوع طلب؛ أي دليل فيه وجوب إفراد الله جل وعلا بالدعاء يصلح دليلاً بإفراد الله جل وعلا بأنواع الطلب **﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ﴾** [غافر: ٦٠]، يصلح دليلاً للاستغاثة، والاستعاذه والاستعانا ونحو ذلك.

بعد ذلك قال: (ودليل الاستعاذه قوله تعالى: **﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾** (١) ملك الناس [الناس: ٢-١]) الاستعاذه - كما ذكرت لك - هي طلب العوذ.

وأعوذ معناها: التجى وأعتصم وأنحرز، تقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، معناها التجى وأعتصم وأنحرز بالله من شر الشيطان الرجيم.

فإذن الاستعاذه طلب العوذ، طلب المعتصم، طلب الحرز، طلب ما يعصم، طلب ما يحمي، هذه الاستعاذه. وإذن هي من حيث كونها طلب هذه ظاهرة، ومن حيث كونها فيها الاعتصام والتجاء والتحرز صارت عبادة قلبية، وهذا قال كثير من أهل العلم: إن الاستعاذه عبادة قلبية.

وطلب العوذ -نعم- يكون باللسان، بقول أحد آخر: أعوذ بك، أعني ونحو ذلك. ولكنها هي تقوم بالقلب؛ يعني يقوم بالقلب الاعتصام بهذا المطلوب منه العوذ، يقوم بالقلب الاتجاه لهذا المطلوب منه العوذ، يقوم بالقلب التحرز بهذا المطلوب منه العوذ، فإذا قام بالقلب هذه الأشياء وهذه الأمور صار مستعيناً، ولو لم يُفصح لسانه بطلب العوذ، يعني أنها عبادة قلبية، الاستعاذه عبادة قلبية؛ لأن حقيقتها طلب العوذ، فإذا قام بالقلب اعتماده بالله احترازه وتحررُه بالله، التجاءه إلى الله من شر من فيه شر، صار ذلك استعاذه، قد يُفصح اللسان عنها، يطلب اللهم أعني من مضلات الفتنة، يقول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، أعوذ برب الفلق. ونحو ذلك، أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، يعني التجى وأعتصم وأنحرز بكلمات الله الكونية التامة التي لا يلحقها نقص من شر كل من فيه شر، مما خلقه الله جل وعلا ونحو ذلك.

لأجل هذا المعنى قال جمـع من أهل العلم: إنه لا يجوز أن يقول قائل: أعوذ بالله ثم بك. وذلك لأن العوذ عبادة قلبية، وهذا هو الصحيح، فإن العوذ إذا قيل أعوذ بالله ثم بك، الاستعاذه عمل قلبي بحث، لهذا لا يصلح أن يتصلع بغير الله جل وعلا.

وقال آخرون من أهل العلم: الاستعاذه طلب للجأ والاحتراز والاعتراض، وقد يكون المطلوب منه يمكن ويملك أن يعطي هذا معتضماً، وأن يقيه شراً، مثلاً: يأتي واحد من الناس إلى قوي من الناس إلى كبير، ملك، أو أمير أو رئيس قبيلة أو نحو ذلك، فيقول له: أعوذ بك، أو أعوذ بالله ثم بك من شر هذا الذي أتاني؛ رجل مثلاً يأتي يطلب بشيء، يقولون: هذا يمكن أن يكون؟ يعني أن يقيه شراً أن يمنعه من يريد به سوءاً، يمكن أن يكون من يقدر عليه البشر، فإذا كان بهذا المعنى يجوز أن يقول: أعوذ بك بمحلوق، أعوذ بالله ثم بك بمحلوق.

ولكن قول (أعوذ بك)، هذا أبعد في الإجازة، وأما قول (أعوذ بالله ثم بك)، فهو من راع المعنى الظاهر، وإمكان المخلوق أن يعيذ صحّه وقال لا بأس أن يقول: أعوذ بالله ثم بك. ولكن الأظهر أن العوذ عبادة قلبية، وأنها إنما تكون بالله حل وعلا.

هذا على نحو ما مرنا بقوله: توكلت على الله ثم عليك. ونحو ذلك.

فمن أهل العلم من يحيى مثل هذه الألفاظ مع أن أصلها عمل قلبي؛ عبادة قلبية، مراعيا الظاهر، ما يراعي تعلق القلب، مراعيا الحماية الظاهرة، مراعيا التحرز الظاهر، مراعيا الاعتراض الظاهر، ومنهم من لم يجزها مراعيا أنها عبادة قلبية، وأنك إذا أجزتها في الظاهر فإنه قد يكون تبعاً لذلك الإجازة تعلق القلب عند من لا يفهم المراد.

وعلى العموم مما قولان مشهوران حتى عند مشايخنا المفتين في هذا الوقت ومن قبل.

يقابل الاستعاذه التي هي طلب العوذ، لأن طلب العوذ من شيء فيه شر، لهذا قال تعالى ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾ (١) مَلِكُ النَّاسِ (٢) إِلَهُ النَّاسِ (٣) مِنْ شَرِّ الْوَسْوَاسِ الْخَنَّاسِ﴾ [الناس: ٤-١]، فالاستعاذه مما فيه شر.

وأما اللياذ، واللّوذ فإنه مما فيه خير، قال: اللوذ بك. يعني إذا كنت مؤملاً خيراً، وإذا كنت خائفاً من شر تقول لربك حل وعلا: أعوذ بك، وإذا كنت مؤملاً خيراً تقول: اللوذ بك وهكذا.

ثم ذكر الاستغاثة، أولاً الدليل، قال: (دليل الاستعاذه قوله تعالى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾) وجه الاستدلال أنه أمر نبيه الكريم أن يستعيذ برب الناس، وما دام أنه أمر به فهو عبادة قلبية، لأنه لا يأمر إلا بشيء يحبه ويرضاه، كذلك قوله تعالى: ﴿فَإِذَا قَرأتَ الْقُرْآنَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ﴾ [النحل: ٩٨] أمر بالاستعاذه به فدل على أنها عبادة.

قال الشيخ رحمه الله: (ودليل الاستغاثة قوله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾ [الأనفال: ٩]) الاستغاثة: طلب الغوث، والغوث يفسّر بأنه الإغاثة، المدد، الثّصرة ونحو ذلك، فإذا وقع مثلاً أحد في غرق ينادي أغثني أغثني، يطلب الإغاثة، يطلب إزالة هذا الشيء، يطلب الثّصرة.

الاستغاثة عبادة؛ وجه كونها عبادة أن الله حل وعلا قال هنا ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾ وجه الاستدلال أنه أتى بها في معرض الثناء عليهم، وأنه رتب عليها الإجابة، وما دام الله حل وعلا رتب على استغاثتهم به إجابته حل وعلا دل على أنه يحبها، وقد رضي بها منهم، فتنتج أنها من العبادة، و﴿إِذْ﴾ هنا يعني حين ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ﴾ يعني حين ﴿تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾، وتلاحظ أن الآية هنا ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ﴾ قبلها ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾ الاستغاثة - كما ذكرت لك - والاستعاذه والاستعانا.. ونحو ذلك تتعلق بالربوبية كثيراً، هنا ﴿إِذْ تَسْتَغْيِثُونَ

**رَبُّكُمْ** قال قبلها: **قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ** لأن حقيقتها من مقتضيات الربوبية، من الذي يغيث؟ هو المالك، هو المدبر، هو الذي يصرف الأمر، وهو رب كل شيء حل وعلا. الاستغاثة عمل ظاهر، ولهذا يجوز أن يستغاث المرء بمحلوق، لكن بشروطه، وهي أن يكون هذا المطلوب منه الغوث، أن يكون حيا، حاضرا، قادرًا، يسمع.

فإذا لم يكن حيا كان ميتا صارت الاستغاثة بهذا الميت كفرا، ولو كان يسمع ولو كان قادرا، [مثل الملائكة أو الجن]، قلنا: أن يكون حيا حاضرا قادرًا يسمع، صحيح؟ طيب، إذا لم يكن حيا كان ميتا، ولو اعتقد المستغيث أنه يسمع وأنه قادر، فإنه إذ كان ميتا فإن الاستغاثة به شرك.

الأموات جميعا لا يقدرون على الإغاثة؛ لكن قد يقوم بقلوب المشركين بهم أنهم يسمعون، وأنهم أحيا مثل حال الشهداء، وأنهم يقدرون مثل ما يُزعم في حال النبي عليه الصلاة والسلام ونحو ذلك. فقول: إذ كان ميتا فإنه لا يجوز الطلب منه.

قالوا: فما يحصل يوم القيمة من استغاثة الناس بأدم ثم استغاثتهم بنوح إلى آخر أنهم استغاثوا بنبينا محمد ﷺ. نقول: هذا ليس استغاثة بأموات، يوم القيمة هؤلاء أحيا، يبعث الناس ويحييون من جديد، كانوا في حياة ثم ماتوا ثم أعيدوا إلى حياة أخرى. فهي استغاثة من؟ بجي، حاضر، قادر، يسمع. لهذا ليس فيما احتجوا به من حال أولئك الأنبياء يوم القيمة حجّة على جواز الاستغاثة بغير الله حل وعلا، والاستغاثة بغير الله حل وعلا أعظم كفرا من كثير من المسائل التي صرفها لغير الله حل وعلا شرك.

إذن فالشروط:

أن يكون حيا: إذا كان ميتا لا يجوز الاستغاثة به. ←

أن يكون حاضرا: إذا كان غائبا لا يجوز الاستغاثة به؛ حي قادر لكنه غائب. مثل لو استغاث بجبريل عليه السلام فليس بحاضر، حي نعم، وقدر قد يطلب منه ما يقدر عليه، ولكنه ليس بحاضر. مثل أن يطلب من حي قادر من الناس، يطلب من ملك يملك أو أمير يستغيث به أغنى يا فلان، وهو ليس عنده، مع أنه لو كان عنده لأمكن بقوته، لكنه لما لم يكن حاضرا صارت الاستغاثة تعلق القلب - بغير حاضر هذا شرك بالله حل وعلا.

أن يكون قادراً: إذا لم يكن قادرًا فالاستغاثة به شرك، ولو كان حيا حاضرا يسمع، مثل لو استغاث بمحلوق مما لا يقدر عليه، وهو حي حاضر يسمعه، وتعلق القلب - قلب المستغيث - على هذا التحوّ، تعلق قلبه بأن هذا يستطيع ويقدر أن يغيثه، يعني ذلك أنه استغاث بمن لا يقدر على الإغاثة، فتعلق القلب بهذا المستغاث به، فصارت الاستغاثة وهي طلب الغوث شركا على هذا التحوّ.

وكذلك يسمع: لو كان حيا قادرا، ولكنه لا يسمع، حاضر لا يسمع كالنائم ونحوه، كذلك لا تجوز الاستغاثة به.

وقد تتبّس بعض المسائل بهذه الشروط في أنها في بعض الحالات تكون شركاً أكبراً، وفي بعض الحالات يكون منها عنها من ذرائع الشرك، ونحو ذلك. مثل الذي يسأل ميت، يسأل أعمى بجهنمه أو مشلول بجهنمه أن يغيثه ونحو ذلك.

المقصود أن العلماء اشترطوا جواز الاستغاثة بغير الله جل وعلا: لأن يكون المستغاث به حيا حاضرا قادرا يسمع. قال رحمه الله تعالى: (وَدَلِيلُ الدُّبُّحِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايِ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ (١٦٢) لَا شَرِيكَ لَهُ﴿[الأنعام: ١٦٣-١٦٢]﴾) الذبح الذي هو النحر، والذبح يشمل النحر الخاص ويشمل الذبح الذي هو قسم النحر لأن:

النحر: هو الطعن بسكين أو بالحرقة في الوحمة، مثل ما يفعل بالإبل كما تعلمون هي لا تذبح ذبها، لكن هي تعطن في وحدتها وإذا طعنت وحرقت السكين واندثر الدم وماتت، ليس ثم ذبح. كذلك البقر قد تُنحر.  
وأما الذبح: فيكون في الغنم من الصسان والماعز وكذلك في البقر. <sup>(١)</sup>

الذبح والنحر عبادة، المقصود منها إراقة الدم، وإراقة الدم -من حيث هو- لا يكون إلا بتعلق القلب، فإذا أراق الدم الله جل وعلا تعلق القلب بالله جل وعلا.

فالذبح عبادة ظاهرة يتبعها أو يكون معها عبادة باطنة قلبية، فمن ذبح لغير الله وقع في شرك ظاهر؛ لأن هذه عبادة صرفها لغير الله، وكذلك قلبه تعلق بغير الله فصار شركه من جهتين.

وجه الاستدلال من قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايِ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ أنه قال: ﴿وَنُسُكِي﴾ والنسك فسرت بعده تفسيرات عن السلف منها الذبح والنحر، وهذا كما قال جل وعلا في الآية الأخرى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ﴾ (١) ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحِرُ﴾ [الكوثر: ١-٢]، ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ﴾ أمره بأن يوحد الله جل وعلا بالصلوة، وكذلك أمره بالنحر لربه جل وعلا وحده.  
إذن النسك هنا الذبح.

قال: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايِ وَمَمَاتِي لِلَّهِ﴾  
الصلاحة لمن؟ الله. وجه اللام هنا أنها لام الاستحقاق، ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي... لِلَّهِ﴾، يعني صلاتي مستحقة لله، هذا وجده الاستدلال. ﴿وَنُسُكِي... لِلَّهِ﴾ يعني نسكى الذي هو ذبحي مستحق لله وحده لا شريك له.  
﴿وَمَحْيَايِ... لِلَّهِ﴾ ﴿وَمَمَاتِي لِلَّهِ﴾، هذه لام أخرى وهي لام الملك، الصلاة والنسك الله استحقاقا، والمحيا والممات الله ملكا؛ لأننا اللام قلنا أنها تأتي للاستحقاق وتتأتي للملك، تذكرون؟

في هذه الآية جعل هذه الأفعال الأربع: الصلاة والنسك والمحيا والممات، جعلها جميعا باللام مؤخرة، بقوله ﴿لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ لكن تختلف، الصلاة والنسك لله استحقاقا، والمحيا والممات لله جل وعلا ملكا، فجمعت هذه الآية بين توحيد الله جل وعلا: في إلهيته وهو الأول، وفي ربوبيته وهو الثاني.

**﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي... لِلَّهِ﴾**، هذا توحيد الله جل وعلا في إلهيته.  
**﴿وَمَحْيَايِ وَمَمَاتِي لِلَّهِ﴾** هذا توحيد الله جل وعلا في ربوبيته.

(١) قال الشيخ صالح آل الشيخ في شريط أحكام المדי والأضاحي: والمضحي ينحر الإبل ويدبح البقر والغنم لقوله جل وعلا: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرًا﴾ [البقرة: ٦٧]، البقر يذبح، وكذلك الغنم تذبح وصفة ذلك تأتي.

فكما أنه جل وعلا هو مالك محيي وماتي، فكذلك هو المستحق لصلاتي ونسكي، قال جل وعلا لنبيه: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي﴾ مستحقة لله، ﴿وَمَحْيَايِي وَمَمَاتِي﴾ ملك الله جل وعلا ﴿رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ (١٦٢) لا شريك له فذكر الروبية ثم ذكر الألوهية.

ثم يبين أن هذا من علامات الإسلام العظيمة فقال ﴿وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ﴾ وهذا وجہ استدلال آخر إذ أن هذه مأمور بما، قال ﴿وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾.

الذبح كما أنه عمل ظاهر وهو إراقة الدم، والدم الذي بثه في أعضاء المذبوح هو الله جل وعلا، وهو عالمة الحياة، فلا يُزهق إلا من خلقه ولم يُنْبَثِ في أعضاء من به الحياة.

ولهذا قال العلماء: إنَّ العبد حال الذبح يجتمع في قلبه أنواع من العبوديات:

↳ منها الذل لربه جل وعلا.

↳ ومنها التَّعْظِيم له جل وعلا.

↳ ومنها الرجاء؛ رجاء ما عنده حال ذبحه.

↳ ومنها طلب البركة؛ لأنَّه ما ذبح إلا الله.

وهذه كُلُّها عبادات قلبية، فكما أنَّ الذبح عمل ظاهر؛ به تحريك اليدين، تحريك اللسان بعض القول، كذلك يقوم بالقلب حال الذبح أنواع من العبوديات.

قد ما يقوم بالقلب شيء البة مثل ما يُذبح لضيافة أو يذبح لنحو ذلك، فهذا يجب أن يكون ظاهراً لله جل وعلا وحده، فإذا اجتمع أن يكون في الذبيحة، أن تكون اجتمعت فيها العبادة الظاهرة والعبادة الباطنة؛ العبادة القلبية، كانت أكمل في رجاء ثواب الذبح، ولو كان في الأمور العادبة من ضيافة ونحوها.

فيكون الذبح لله جل وعلا ظاهراً لم يُرِدْ بذلك إلا الله جل وعلا، وباسمه لم يذكر إلا اسم الله جل وعلا، ثم يكون بالقلب ذل الله جل وعلا وخضوع وتعظيم ورجاء المثوبة منه وحده، فتحتاج العبادات القلبية وعبادات الجوارح حال الذبح.

لهذا: الذبح من العبادات العظيمة، لكن قد يغفل الناس عن تعلق القلب وفعل الجوارح حين الذبح، وكيف تكون الله جل وعلا.

ولهذا على طالب العلم أن يتعلم هذا إن لم يحسن، يتعلّم كيف يكون حال الذبح؛ حال ذبحه لذبيحته للأضحية وهي أكيد وآكيد، أو لغيرها، أن يكون موحّداً تماماً، يرجو في ذبحه أن يكون على غاية من العبودية في لسانه وقلبه وجوارحه؛ لأنَّه فيه حركة لسان للتسمية والتکبير، وفيه عمل القلب بأنواع من العبوديات ذكرت بعضها، وفيه أيضاً حرفة اليدين، وهذا كلُّه مما يجب أن يكون لله جل وعلا وحده.

قال: **وَمِنَ السُّنَّةِ**: «**لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ**») وجه الاستدلال: أن من ذبح لغير الله لم يذبح لله، وإنما ذبح لغيره، أنه ملعون لعن الله، وهذا الدعاء من النبي عليه الصلاة والسلام بقوله: «**لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ**» يدل على أن الذبح

لغير الله كبيرة من الكبائر، وإذا كانت كذلك فهي إذن يُغضها الله جل وعلا، وإذا كان يُغض الله جل وعلا الذبح لغيره، فمعنى ذلك أن الذبح له وحده محبوب له، في المقابلة، فيستقيم بذلك الاستدلال.

قال بعدها: (وَدِلِيلُ النَّذْرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يُوْفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِرًا﴾ [الإنسان: ٧]) النذر: هو إيجاب المرء على نفسه شيئاً لم يجب عليه، وتارة يكون النذر مطلقاً، وتارة يكون بالمقابلة مقيد، والنذر المطلق غير مكروه، والنذر المقيد مكروه.

لهذا استشكل جمّع من أهل العلم: استشكلوا كون النذر عبادة مع أن النذر مكروه، والنبي عليه الصلاة والسلام يقول في النذر: «إنه لا يأتي بخير وإنما يستخرج به من البخيل»<sup>(١)</sup>.

يقولون: إذا كان مكروهاً كيف يكون عبادة؟ ومعلوم أن العبادة يجبها الله جل وعلا، والنذر يكون مكروهاً كما دل عليه هذا الحديث، فكيف إذا كان مكروهاً يكون عبادة؟

وهذا الاستشكال منهم غير وارد أصلاً؛ لأن النذر ينقسم إلى قسمين: نذر مطلق، ونذر مقيد.

النذر المطلق: لا يكون عن مقابلة، وهذا غير مكروه، أن يوجب على نفسه عبادة لله جل وعلا بدون مقابلة، فيقول: الله عليّ نذر، مثلاً؛ يقول قائل: الله عليّ نذر أن أصلّي الليلة عشرة ركعات طويلات. بدون مقابلة، هذا إيجاب المرء على نفسه عبادة لم تجحب عليه دون أن يقابلها شيء، لهذا النوع مطلق، وهذا محمود.

النوع الثاني المكروه: وهو ما كان عن مقابلة، وهو أن يقول قائل مثلاً: إن شفى الله جل وعلا مريضي صُمْتُ يوماً، إن نجحت في الاختبار صَلَّيت ركعتين، إن تزوجت هذه المرأة تصدق بخمسين ريالاً - مثلاً - أو بمائة ريالاً. لهذا مشروعٌ، يوجب عبادة على نفسه مشروعٌ بشيء يحصل له قدرًا، من الذي يحصل الشيء ويجعله كائناً؟ هو الله جل وعلا. فكأنه قال: إن أعطيتني هذه الزوجة، وإن يسررت لي الزواج بها، صَلَّيت لك ركعتين أو تصدقت بكل ذكرها. إن أنجحتني في الاختبار صمت يوماً ونحو ذلك، وهذا كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: «إنما يستخرج به من البخيل»؛ لأن المؤمن المقرب على ربه ما يعبد الله جل وعلا بالمقايضة، يعبد الله جل وعلا ويتقرب إليه لأن الله يستحق ذلك منه، فهذا النوع مكروه. النوع الأول محمود، وهذا النوع مكروه.

والوفاء بالنذر في كل الأمرين واجب كما قال النبي ﷺ: «من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصيه»<sup>(٢)</sup>.

فتتحقق عندنا أن النذر في أربعة أشياء:

نذر محمود - نحن ما نقول نذر مشروع فيفهم أحد أنه واجب أو مستحب، لا، نقول محمود، غير مكروه في الشرع، محمود وهو المطلق الذي ما فيه مقايضة ولا مقابلة.

النوع الثاني مكروه وهو الذي يكون عن مقابلة.

(١) البخاري: كتاب القدر، باب إلقاء النذر العبد إلى القدر، حديث رقم (٦٦٠٨).

مسلم: كتاب النذر، باب النهي عن النذر وأنه لا يرد شيئاً، حديث رقم (١٦٣٩). واللفظ له.

(٢) البخاري: كتاب الأيمان والنذور، باب النذر فيما لا يملك وفي المعصية، حديث رقم (٦٧٠٠).

الوفاء بالأول بنذر التبرّر والطاعة واجب.  
الوفاء بالثاني حتى ولو كان مكروراً واجب.

وهو الذي أثني الله جل وعلا على أهله في الحالين بقوله: ﴿يُوقِّنُونَ بِالنَّذْرِ﴾ لأنّه أوجب على نفسه، فلما كان واجباً صار الوفاء به واجباً، فامثل للوجوب الذي أوجبه على نفسه لأنّه يخشى عقابه، فتحصل أن هذه الأربع منها اثنان واجبتان وهما الوفاء، واحد محمود، واحد مكرور، ولهذا صار غالب الحال -إذ كان عبادة- صار غالب الحال هو الحال التي أنه محمود فيها أو واجب.

وبهذا صار النذر عبادة من العبادات التي يرضاهما الله جل وعلا ويحبها، إلا في حال واحدة وهي حال نذر المقابلة. اتّضح لكم هذا المقام؟ لأنّه بهذا التحرير تخلصون من إشكالات عدّة، ربّما أوردها عليكم خصوم الدعوة والخُرافيون في مسألة النذر. ظاهر؟ تأمّلوها لأنّه قد لا تجد بهذا التحرير في كثير من الكتب.

قال: (ودليل النذر قوله تعالى: ﴿يُوقِّنُونَ بِالنَّذْرِ﴾) وجه الاستدلال: أن الله جل وعلا امتدحهم بذلك بأنّهم يوفون بالنذر، وإذا امتدحهم بذلك دل على أن هذا العمل منهم وهو الوفاء بالنذر أنه محبوب له جل وعلا، فثبتت أنه عبادة لله جل وعلا.

والنذر له شقان: الشق الأول النذر، والشق الثاني الوفاء به.

وكلا الأمرين إذا صرُفت لغير الله جل وعلا فهي شرك.

- من نذر لغير الله، أن ينذر لأصحاب المشاهد والأولياء أو القبور، ينذر للمسجد الفلاي، ينذر مثلاً للنبي ﷺ، أو ينذر لأحد من الموتى، ينذر لفاطمة رضي الله عنها، أو ينذر لأحد آل البيت، أو لخدية، أو ينذر لأحد من الأولياء أو نحو ذلك، يقول: على نذر للولي الفلاي، ولو كان غير مقابلة لهذا إيجاب على نفسه عبادة لمن؟ لغير الله فصار شركاً أكبر.

- القسم الثاني أن يقول: إن شفى الله لاحظ - إن شفى الله مريضي فلنذر للفلاي على نذر بكلّه وكذا، فهذا على المقابلة، ولو كان على هذا النحو، فصرفه لغير الله جل وعلا شرك؛ لأن القول الأول منه وهو قوله: (إن شفى الله مريضي) هذا ربوبيّة، قوله: (فلنذر للفلاي على نذر) هذا شرك في العبودية، هو أقر بالربوبية ولكنه أشرك في العبودية، لهذا جهة النذر.

الوفاء لأصحاب القبور أو نحوهم، أو الجن، أو الملائكة، لهذا كلّه شرك، فلو حصل منها النذر لغير الله فلا يجوز أن يوافي به، فإن وفّي به لغير الله سيكون ذلك شركاً بعد شرك، لهذا قال عليه الصلاة والسلام: «من نذر أن يعصي الله فلا يعصيه»، يدخل في ذلك إذا كان النذر لغير الله جل وعلا.

قال: ﴿يُوقِّنُونَ بِالنَّذْرِ﴾ مدحهم بذلك، فدل أن وفاءهم بالنذر عبادة يحبها الله جل وعلا.

ونكتفي بهذا القدر اليوم، ونقف على الأصل الثاني وهو معرفة دين الإسلام بالأدلة.  
أسأل الله جل وعلا لي ولكلم الانتفاع والسداد.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

[المتن]

**الأصل الثاني:** معرفة دين الإسلام بالأدلة، وهو الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والخلوص من الشرك وأهله؛ وهو ثلات مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان، وكل مرتبة لها أركان. فأركان الإسلام خمسة: شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام.

فدليل الشهادة قوله تعالى: ﴿شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقُسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [آل عمران: ١٨]، ومعناها لا معبد بحق إلا الله وحده؛ (لا إله) نافيا جميع ما يعبد من دون الله، (إلا الله) مثبتا العبادة لله وحده لا شريك له في عبادته، كما أنه ليس له شريك في ملكيه، وتفسيرها الذي يوضّحها قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأُ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾ (٢٦) إلا الذي فطرني فإنه سيهدين [٢٧] وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلهم يرجعون [الزخرف: ٢٨-٢٦]، وقوله تعالى: ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بَهْ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٢٦].

ودليل شهادة أن محمدا رسول الله قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَرِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ [التوبه: ١٢٨]، ومعنى شهادة أن محمدا رسول الله: طاعتة فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نهى وزجر، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع.

ودليل الصلاة، والزكاة، وتفسير التوحيد قوله تعالى: ﴿وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ﴾ [البيت: ٥].

ودليل الصيام قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ تَتَّقَوْنَ﴾ [البقرة: ١٨٣].

ودليل الحج قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنْ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾ [آل عمران: ٩٧].

## [الشرح]

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاحة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد:

فهذه الرسالة تسمى ثلاثة الأصول وأدلتها.

فقد ذكر -رحمه الله تعالى وأجزل له المشورة- الأصل الأول، فيما مرّ معنا وهو معرفة العبد ربّه، ومعرفة العبد ربّه، يعني به: معرفة العبد معبوده؛ لأنّ الرب هنا بمعنى المعبد، والربوبية بمعنى العبادة، لأنّ الابتلاء وقع فيها، هذا أصل من الأصول، والمقيور أو الميت يسأل أول سؤال عن ربّه، يعني عن معبوده الذي كان يعبد، من هو؟ فإنّ كان يعبد الله

وحده لا شريك له، أجاب بأن معبودي ربى الله يعني وحده لا شريك له، وإن كان يعبد مع الله آلة أخرى والعياذ بالله، قال: ربى الله، وربى فلان، وربى فلان، من المعبودات المختلفة، يعني معبودي فلان، ومعبودي فلان، ومعبودي فلان، مع الله جل وعلا<sup>(١)</sup> فيسأله منكر ونکير عن دينه: ما دينك؟ فلهذا كان لزاماً أن يتعلم العبد دينه بأدلة ذلك، حتى يخرج عن التقليد، ويكون اعتقاده بهذا عن علم ومعرفة وبصيرة، لا على وجه المتابعة للناس، وهذا جاء في بعض طرق السؤال: ((وأما المنافق أو قال الفاجر فيقول: هاه، هاه، لا أدرى سمعت الناس يقولون شيئاً فقل لهم)).<sup>(٢)</sup> وهذا يدل على أنه يرى معهم على التقليد، وأن التقليد لا يسُوغ في أصول الدين، هذه الأصول الثلاثة، التقليد في دين الإسلام، التقليد في العبادة، التقليد في الشهادة بأنّ محمداً رسول الله، لا يكفي.

إذا قال قائل: أنا مسلم بحكم أني في بلد إسلام. وهو لم يعتقد بهذه الأمور اعتقاداً عن علم، ولو لمرة في حياته، ولو كانت قبل البلوغ، فإنه لا يخلص من التبعية، فلا بد أن يعتقد ما يجب اعتقاده عن معرفة، وهي هذه الأصول الثلاثة، وعن معرفة وعلم ودليل، وهذا الشيخ رحمه الله كما ترى توسيع في الأدلة، كلّ مسألة يذكرها يذكر دليلاً عليها، لأنّ المتعلّم يخرج به عن ربوة التقليد لمن علّمه، فيكون اعتقاده كان عن دليل.

وهذا ينبغي تعليم الصغار المميزين بهذه الرسالة أو الكبار، يعلّموها بأدلة لا على وجه التفصيل كما ذكر في هذا الشرح، لكن نتعلم أن العبادة معناها كذا ودليلها كذا، فيعتقداً بدليلها، يعلم أن الله جل وعلا هو الذي فرض هذا الشيء، وهذا دليل المسألة، فيخرج عن ربوة التقليد بهذه المسائل العظام.

قال هنا رحمه الله تعالى: **(الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة)** ما هو الإسلام؟ قال: (وهو الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والخلوص من الشرك) وهذه العبارة، وهي الأخيرة (والخلوص من الشرك) الصواب أنها (والبراءة من الشرك وأهله) هذا هو الموجود في النسخ المعتمدة، أما (والخلوص من الشرك) فهو ليس في النسخ المعتمدة، وهي في هذه الطبعة التي بين يدي، والصحيح في النسخ المعتمدة أن الإسلام (هو الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبراءة من الشرك وأهله) ومن المعلوم أن (والبراءة من الشرك وأهله) أدل على المراد من لفظ (الخلوص من الشرك)، لأن الخلوص من الشرك إنما هو خروج عن الشرك، وليس فيه معنى البراءة من الشرك وأهله، وهذا كان الأصح أن يجعل بدل (الخلوص من الشرك) في هذه النسخة، ما هو في النسخ المعتمدة الأخرى وهي أن الإسلام (الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة والبراءة من الشرك وأهله) وهذا هو الذي يناسب الاستدلال الذي استدل به الشيخ وهو قوله تعالى في سورة الزخرف: **((وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لَأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأَ مِمَّا تَعْبُدُونَ))**<sup>(٢٦)</sup> إلا الذي فطرني ذكر البراءة وهو الذي يناسب هذا التعريف.

والإسلام يراد به تارة الإسلام العام، ويراد به تارة الإسلام الخاص؛<sup>(٣)</sup> يأتي هذا في القرآن وهذا.

<sup>(١)</sup> انتهى الوجه الأول من الشرح الرابع.

<sup>(٢)</sup> سبق تخربيجه في الصفحة (٢٢).

<sup>(٣)</sup> وهناك قسم ثالث وهو الإسلام الأخص وهو الذي يقابل الإيمان والإحسان.

**فِي إِلَّا إِسْلَامِ الْعَامِ:** يراد به الإسلام الذي خوطب به جميع الناس من لدن آدم عليه السلام إلى أن يرث الله جل وعلا الأرض ومن عليها؛ بل خوطب به جميع المخلوقات كما قال جل وعلا: ﴿أَفَغَيْرُ دِينِ اللَّهِ يَعْبُدُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ﴾ [آل عمران: ٩٨] أسلم له كل شيء كما قال ورقة بن نوفل<sup>(١)</sup> فيما أحسب قال:

**وَأَسْلَمْتُ وَجْهِي لِمَنْ أَسْلَمَتْ لَهُ الْمُرْنُ تَحْمِلُ عَذَابًا زُلَّاً**

فِي إِلَّا إِسْلَامِ هَذَا الْعَامِ، (الاستسلامُ لِللهِ) استسلام الله عن طوعية و اختيار ، هَذَا إِلَّا إِسْلَامُ الْعَامِ الَّذِي خوطب به جميع الخلق، حصل التكليف على آدم و بنيه قال جل وعلا: ﴿وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ﴾ [الأحزاب: ٧٢] ، يعني حمل الإنسان الأمانة، وهي أمانة التكليف بالإسلام، قال جل وعلا: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾ [آل عمران: ١٩] ، وهذا هو الإسلام العام الذي دعا إليه كل رسول وكل نبي من آدم عليه السلام إلى محمد ﷺ، الجميع يدعو إلى الإسلام، وهذا الإسلام يسميه العلماء إسلام العام؛ الذي يشترك فيه جميع الرسل.

**أَمَّا إِلَّا إِسْلَامُ الْخَاصِ:** فهو القسم الثاني، وهو المراد هُنَاهَا، فمعرفة دين الإسلام لا يريد به دين الإسلام العام، وإنما بعد بعثة محمد ﷺ صار المقصود بالإسلام الذي طُلب من الناس أن يدينوا به، وأن يعتقدوه، هو الإسلام الذي جاء به النبي عليه الصلاة والسلام، وهو دين الإسلام الخاص، حتى صار الإطلاق؛ إذا أطلق الإسلام لا يراد به إلا دين الإسلام الذي بُعث به نبينا محمد ﷺ؛ الذي يشمل عقيدة الإسلام وشريعة الإسلام.

ثبت في الحديث الصحيح أنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: «لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِّنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ وَلَا يَهُودِيٌّ وَلَا نَصْرَانِيٌّ ثُمَّ لَا يُؤْمِنُ بِي إِلَّا أَكَبَّهُ اللَّهُ فِي النَّارِ»<sup>(٢)</sup>، (لَا يَسْمَعُ بِي) يعني بيعتي برساليتي، وبما أرسلت به، ثم لا يؤمن بي أحد من هذه الأمة ولا يهودي ولا نصراني، وفي الرواية الأخرى «أَحَدٌ مِّنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ يَهُودِيٌّ أَوْ نَصْرَانِيٌّ»، المراد أمة الدعوة، «ثُمَّ لَا يُؤْمِنُ بِي إِلَّا أَكَبَّهُ اللَّهُ فِي النَّارِ»، فمن كان على دين إسلام العام، وقد بعث النبي ﷺ فإنه لا يُقبل منه، لا يقبل بعد بعثة النبي ﷺ من أحد إلا أن يتبع دين الإسلام الخاص، يعني الذي بُعث به النبي عليه الصلاة والسلام، وهو المراد هُنَاهَا، وهو الذي يحصل به الابتلاء في القبر والفتنة في القبر، يحصل الابتلاء والفتنة بدين الإسلام الذي بُعث به محمد ﷺ.

قال: (هو الاستسلامُ لِللهِ بِالْتَّوْحِيدِ) الاستسلام أن يكون فاعله -فاعل الاستسلام- كهيئة المستسلم، والمستسلم لغيره تابع له؛ لا يفعل إلا ما يريد، خلص قلبه إلا من رغبة من استسلم له، ولو قال: وهو الإسلام لله بالتوحيد لصحيح أيضا، فالاستسلام هنا يعني الإسلام، وله أسلم، ﴿وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَهُ﴾ [ الزمر: ٥٤] ، كلها تعنى الاستسلام والإسلام؛ الإسلام لله والاستسلام لله يعني واحد، قيدها في هذا الموضع بقوله: (بالتَّوْحِيدِ)، والتَّوْحِيد يشمل توحيد الله

(١) ذكره ابن كثير ونسبة لزيد بن ورقة بن نوفل عند شرحه للآية ٥٧ من سورة الأعراف وقال بعده:

**وَأَسْلَمْتُ وَجْهِي لِمَنْ أَسْلَمَتْ لَهُ الْأَرْضُ تَحْمِلُ صَحْرًا ثَقَالًا**

(٢) مسلم: كتاب الإيمان، باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم إلى جميع الناس، حديث رقم (١٥٢).

جل وعلا في ربوبيته وفي أسمائه وصفاته، والمقصود الألخ من هذه الثلاثة توحيد العبادة لأن الخصومة وقعت فيه، ومعلوم أن توحيد العبادة متضمن لتوحيد الربوبية وتتوحد الأسماء والصفات.

ثم قال: (والانقياد له بالطاعة) الانقياد لله جل وعلا بالطاعة، يعني أن يكون منقاداً غير ممانع ولا متولٌ عن طاعة الله جل وعلا، إنما ينقاد ويدعنه، كما قال جل وعلا: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حَمَلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حَمَلْتُمْ﴾ [النور: ٤٥]، أمر بطاعة الله وطاعة رسوله، يعني الانقياد لله ولرسوله، فيما أمر الله جل وعلا به وفيما أمر به النبي ﷺ، قال: ﴿فَإِنْ تَوَلُّوْا﴾ وأعرضوا ولم يذعنوا ولم ينقادوا ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْهِ﴾ يعني على الرسول ﴿مَا حَمَلَ﴾ ما حمل إياه وهو الرسالة، ﴿وَعَلَيْكُمْ مَا حَمَلْتُمْ﴾ وهو الاستجابة لله ولرسوله.

فإذن هنا الانقياد له، بالطاعة لله جل وعلا، بطاعته وطاعة رسوله ﷺ الذي بعث لهذا الإسلام الأخير.

قال: (والبراءة من الشرك وأهله)، فسرت البراءة بعدة تفسيرات أصل وفروعه.

أصل البراءة البعض في القلب، يعني بعض الشرك وأهله.

ذلک.

وهذا هو معنى الكفر بالطاغوت أيضا، فإن الكفر بالطاغوت هو بغضه ومعاداة أهله، وتكفير أهل الطاغوت؛ وهو  
أهل عبادة غير الله حل وعلا، وقتا لهم عند مشروعية ذلك.

(والبراءة من الشرك) أصلها البعض.

يتبع البعض أشياء:

أولاً: المعاداة.

ثانياً: التكفير، ومعلوم أن التكفير *تبع* للعلم.

ثم قاتلهم عند مشروعيه ذلك، وذلك أيضاً مستلزم للعلم.

فتلخّص أن على العامة وهم من ليسوا علماء عليهم من البراءة أصلها وهو البعض، وأما فروعها فإنما هي بحسب درجات العلم، البعض لا بد أن يبغض، فإن لم يبغض الشرك فإنه ليس بمسلم.

إذا كان يحب الإسلام وأهله، ويحب التوحيد وأهله، ولكن لا يبغض الشرك وأهله فإنه ليس بMuslim.

لُكْن قد يبعض الشرك وأهل الشرك باعتبار الأصل، لكنه يجب بعض المشركين لغرض من أغراض الدنيا، فهذا ليس بمشرك، وإنما ناقص إسلامه، كما أوضحت لكم فيما سبق في تقسيم الموالاة إلى موالة وتولي.<sup>(١)</sup>

المقصود من هذا أن مسألة البراءة هذه، من الشرك وأهله، أصل البراءة البعض يتبعها أشياء: المعاداة، التكفير، المقاتلة، وكلها تبع للعلم، ويتنوع ذلك بحسب الناس، وأسهل ما يكون في الموحدين، عند الموحدين، عند عامتهم، معاداة

. (١) في الصفحة (١٦).

المشركين، ولو لم يكن عندهم من الحجة أو من بيان تكفيتهم، ومن إقامة الدلائل على مشروعية مقاتلة أهل الشرك، فإنه قائم في قلبه ببعضهم ومعادهم، وهذا به يحصل الإسلام.

إذن تعريف الإسلام شمل ثلاثة أشياء:

أولاً: الاستسلام لله بالتوحيد.

ثانياً: الانقياد لله بالطاعة.

ثالث: البراءة من الشرك وأهله.

نلاحظ أنه بهذا شمل هذا التعريف معنى الشهادتين كما سيأتي.

هذا الدين؛ دين الإسلام الذي جاء به نبينا محمد ﷺ ثلاط مراتب، قال الشيخ رحمه الله: (وهو ثلاط مراتب):  
(الإسلام) هذه مرتبة في دين الإسلام، نتيجة هذه المرتبة أن يحكم لأهلها بأنهم مسلمون، (والإعان) ونتيجة هذه المرتبة أن يحكم لأهلها بأنهم مؤمنون، (والإحسان) ونتيجة أنها أن يحكم لأهلها أنهم محسنو.

فالمحسن والمؤمن وال المسلم، الجميع من أهل دين الإسلام، لكن لكل مرتبته الخاصة به، **﴿هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ اللَّهِ﴾** [آل عمران: ١٦٣].

ف الإسلامي: هو إقامة الأعمال الظاهرة، الشهادتين مع الأركان الأربع المعروفة؛ إقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم رمضان وحج البيت، مع بعض الإيمان الذي يُصحح هذا الإيمان الظاهر.

والإيمان: الإيمان بأركانه الستة؛ الله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشره مع بعض الإسلام الظاهر مع بعض العمل الظاهر الذي معه يصح هذا الإيمان الباطن.

والإحسان: هو مقام المراقبة لله جل وعلا.

قال: (وكل مرتبة لها أركان). فأركان الإسلام خمسة ذكرها، ثم ذكر الأدلة على ذلك فقال: (فدليل الشهادة قوله تعالى: **﴿شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمُ قَائِمًا بِالْقُسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾** [آل عمران: ١٨]) وجه الاستدلال: أن الله جل وعلا شهد بذلك لنفسه، وشهد له بذلك الملائكة، وهم عمّار السماء، وشهد له بذلك أيضاً أولوا العلم من الثقلين، قال جل وعلا: **﴿قَائِمًا بِالْقُسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾** وبعد أن شهد بذلك لنفسه، وأخبر بشهادة ملائكته له بذلك، بشهادة أولي العلم له بذلك، أخبر مرة أخرى في مضمون ذلك فقال: **﴿لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾** واضح ظاهر وجه الاستدلال من هذه الآية.

ما معنى لا إله إلا الله؟ قال: (معناها لا معبود بحق إلا الله وحده)، لا إله إلا الله، أربع كلمات: (لا) ثم (إله) ثم (إلا) ثم (الله).

معنى (لا) هذه حرف لنفي الجنس، وهي من أخوات إن، أو تعلم عمل إن كما قال ابن مالك:

.....  
عَمَلَ إِنْ اجْعَلْ لِسَلَّا فِي تَكِرَةٍ

ويكون اسمها نكرة، كما قال هنا (لا إِلَه)، إِلَه؛ الإله فعال بمعنى مفعول يعني معبد، إله بمعنى مألوه يعني معبد؛ لأن الإله بمعنى العبادة، والألوهية بمعنى العبودية، وأصلها من: أَلَهْ يَالُهُ، إِلَهَةْ، وألوهه؛ إذا عبد مع الحب والخوف والرجاء؛ إذا عبد عابد ما يعبد خائفا راجيا محبًا فإنه يكون قد ألهه، قال الراجز بر جز المشهور<sup>(١)</sup>:

**لِلَّهِ دَرُّ الْغَانِيَاتِ الْمُدَّةِ سَبَّحَنَ وَاسْتَرْجَعَنَ مِنْ تَأْلِهِ**

يعني من عبادي التأله هو العبادة يعني (لا إله) كما قال هنا: (معناها لا معبد)، فسر الإله بمعنى المعبد، لأن ذلك الذي يقتضيه لسان العرب، وكذلك هو الذي جاء في القرآن، قال جل وعلا: ﴿الر كِتابُ أَحْكَمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فَصَّلَتْ مِنْ لَدْنِ حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾ (١) أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ [هود: ٢-١]، والذي جاء من عند الله جل وعلا هو لا إله إلا الله قال هنا: ﴿أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ﴾ تفسير الإله بالمعبد، هذا موافق للقرآن وموافق للغة العرب.

وبه تعلم أنّ من فسر الإله بالرب يعني القادر على الاختراع، كما هو تفسير أهل الكلام المذموم والأشاعرة والماتريدية ونحوهم، فإنّ هذا من أبطل ما يكون؛ لأنّه مناقض للغة العرب وترده لغة العرب، ومناقض للقرآن ويرده القرآن والسنة، فإن مادة الإله غير مادة الرب، والإله هو المعبد كما أوضحت لكم في الاشتراق، يقولون: يعني (لا إله) أي لا قادر على الاختراع (إلا الله). ولهذا لا يكفرون من أشرك مع الله جل وعلا إلها آخر في العبادة، يقولون: ما دام أنه مقرر بتوحيد الربوبية، وبأن الله جل وعلا هو المتوحد في أفعاله؛ برزقه وإحيائه وإماتته، وفي تدبيره الأمر، وفي ملكه، وفيما يفعل، فإن هذا مؤمن. وهذا باطل.

وبعضهم يفسر الإله بتفسير آخر يرجع إلى معنى الربوبية، يقول أحد كبار وأئمة الأشاعرة، وهو السنوسي في كتابه المعروف بأم البراهين في العقائد الأشعرية يقول: فالإله هو المستغني عمّا سواه، المفتقر إليه كل ما عداه.

يقول: فمعنى (لا إله إلا الله) لا مستغني عمّا سواه، ولا مفتقر إلى كل ما عداه إلا الله.

فصار معنى كلمة التوحيد عندهم؛ توحيد الله جل وعلا، توحيد الله جل وعلا في ربوبيته.

وهذا من أبطل الباطل؛ لأن المشركين قد أخبر الله جل وعلا في كتابه بأنّهم مقرّون بهذا الذي جعله معنى كلمة التوحيد، يقول معنى لا إله إلا الله لا مستغني عمّا سواه، ولا مفتقر إلى كل ما عداه إلا الله.

أرأيتم أبا جهل وصحابه ألم يكونوا موقنين بأنه لا مستغني عمّا سواه ولا مفتقر إلى كل ما عداه إلا الله؟ هم يؤمّنون بذلك كما بيّنه الله جل وعلا في القرآن في آيات كثيرة جداً كقوله: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَسَحَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ﴾ [العنكبوت: ٦١]، ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ﴾ [الزخرف: ٨٧]، ﴿فَلَمَنْ يَرِزُقُكُمْ مِنْ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْنًا يَمْلُكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ﴾ إلى آخر الآية، قال: ﴿فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا تَتَقَوَّنَ﴾ [يونس: ٣١]، ﴿فَلَمَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ﴾ [المؤمنون: ٨٦]، ﴿فَلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجْزِي وَلَا يُجَاهِرُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [سَيَقُولُونَ لِلَّهِ] [المؤمنون: ٨٨-٨٩] إلى آخر ما جاء في هذه الآيات.

<sup>(١)</sup> هو رؤبة بن عبد الله العجاج المتوفي سنة (٤٥ هـ) قال عنه الخليل لما مات: دفنا الشعر واللغة والفصاحة.

إذن فتفسير (لا إله إلا الله) بأنما لا معبد إلا الله هذا التفسير ليس تفسيرا اجتهاديا، وإنما هو تفسير قرآن هذه الكلمة، قال جل وعلا: ﴿مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ﴾ (١) ﴿أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ﴾ [هود: ٢-١]. فمن زعم أن هذا التفسير من اجتهادات إمام هذه الدعوة، فهذا منافق أو راد أو جاهل بالقرآن العظيم، فإن الذي فسر الإلهية بهذا المعنى هو الله جل وعلا في كتابه في غير ما آية، قال جل وعلا: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمَ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾ [المؤمنون: ٢٣] وهذا واضح ﴿مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾ أتى بعد أمرهم بعبادة الله جل وعلا وحده دون ما سواه، وهذا مبين كثير في الكتاب والسنة، والنبي ﷺ قال لحسين بن عبد الرحمن: «كم إلهًا تعبد؟» قال: أعبد سبعة، ستة في الأرض وواحد في السماء. قال: «فمن ذا الذي تُعْدُ لرغبك ولرهبك؟» قال: الذي في السماء.<sup>(١)</sup>

فهذا معنى الإله، وهذا معنى (لا إله)، أي لا معبد، فهذا التفسير تفسير من القرآن، تفسير جاء من الله جل وعلا ومن نبيه ﷺ، ليس تفسيرا اجتهاديا من أئمة هذه الدعوة كما زعمه الخرافيون وأعداء التوحيد.

إذن هنا قال: (معناها لا معبد بحق إلا الله) الكلمة الثانية (إله) الكلمة الثالثة (إلا) و(إلا) هذه عند بعض العلماء أدلة استثناء، وعند بعضهم أدلة حصر، فصار معنى (لا إله إلا الله) لا معبد إلا الله، خبر (لا) أين هو؟ لا معبد إلا الله، يعني لا معبد موجود إلا الله؟ لا معبد بحق إلا الله؟ لا معبد يعبد إلا الله؟ خبر (لا) أين هو؟

قال العلماء: خبر (لا) مذوف، ذلك لأن العرب ترى في لغتها أن خبر (لا) النافية للجنس يمحض خبرها إذا كان واضحاً. ومن الواضح أن المشركيين لم ينزاعوا في وجود آلة أخرى يعلمون أن هناك آلة كثيرة موجودة، لهذا لا يصلح أن يقال: أن خبر (لا إله) موجود؛ لأنهم قالوا: ﴿أَجَعَلَ الْآلَهَ إِلَهًا وَاحِدًا﴾ [ص: ٥] لو كان خبر (لا إله) موجود، قالوا له هذه الآلة موجودة، فكلمتك هذه ليست بصحيحة، لكن الخبر معلوم لأنه زبدة الرسالة، وهو ما قدره الشيخ هنا (حق) أو يقدر (حق) بدون الباء، وذلك لأن خبر (لا) إذا حذف قدر المناسب الذي يعلم، وإذا حذف الخبر كان لأجل العلم به ولو ضوره، كما قال ابن مالك في الألفية في آخر (باب لا النافية للجنس) يقول: وَشَاعَ فِي ذَا الْبَابِ يَعْنِي بَابِ لا النافية للجنس؟

### وَشَاعَ فِي ذَا الْبَابِ إِسْقَاطُ الْخَبَرِ      إِذَا الْمُرَادُ مَعْ سُقُوطِهِ ظَاهِرٌ

إذا ظهر المراد مع الحذف فإنه يُمحض، ولهذا لا يُمحض خبر لا النافية للجنس إلا إذا كان واضحاً، إذا كان الخبر واضحاً، وهنا الخبر واضح لأنه هو زبدة الرسالة؛ زبدة ما بُعث به النبي ﷺ، بل هو عين ما بُعث به النبي ﷺ، أن يكون تقدير الكلام: لا معبد حق إلا الله؛ لأن النبي عليه الصلاة والسلام بُعث لتوحيد الله جل وعلا بالعبادة والإبطال عبادة غيره، وأنه لا معبد حق إلا الله وأن كل معبد سوى الله جل وعلا فعيادته بالباطل والظلم والطغيان والتعددي من الخلق. فإذا ذُكر هنا حذف لأنه معلوم، فصار تقديره لا إله حق - أو لا إله بحق - إلا الله، وذلك لأن الله جل وعلا قال: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ﴾ [القمان: ٣٠]، وفي الآية الأخرى: ﴿ذَلِكَ

(١) سنن الترمذى: كتاب الدعوات، باب (٧٠)، حديث رقم (٣٤٨٣)، قال الترمذى: حديث حسن، قال الشيخ الألبانى: ضعيف.

بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ》 [الحج: ٩٢] قال: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ﴾، فلما كانت هذه الآية وقد جاءت في القرآن في سورتين مشتملة على أن عبادة الله حق، وأن عبادة غيره باطلة، ناسب أن يكون المخوض هنا كلمة (حق) أو كلمة (بُحْقٌ)؛ لا إله بحق أو لا إله حق، لأنها هي التي دلت عليها الآيات.

إذن فصار معنى (لا إله إلا الله) لا أحد يستحق العبادة إلا الله جل وعلا، لا معبد بحق إلا الله، هناك معبدات غير الله جل وعلا، ولكنها معبدات بحق أو بالباطل؟ معبدات بالباطل، وصار التقدير لهذا من أنساب ما يكون.

قال: (معناها لا معبد بحق إلا الله وحده) فسر ذلك بقوله: ((لا إله) نافياً جميعاً مَا يُعبدُ مِنْ دونِ الله) يعني الذي يقول: (لا إله إلا الله)، ماذا يقول حين يقول: (لا إله)؟ يقول: أُنفِي جميعاً ما يعبد من دون الله، (إلا الله) تقول وأثبت العبادة لله وحده، لأن (لا إله إلا الله) نفي وإثبات؛ نفي لاستحقاق العبادة عمما سوى الله وإثبات للعبادة المستحقة لله جل وعلا.

قال رحمة الله هنا: (لا شريك له في عبادته، كما أنه ليس له شريك في ملكته) عدم الشرك في الملك تتبعه أحياناً تكون -الشركة في الملك يعني مطلقا دون إضافتها إلى الله طبعاً - الشركة في الملك تكون:

➡ بِأَنْ يَكُونُ لِكُلِّ شَرِيكٍ قَسْمٌ خَاصٌ لِنِسَاءِ مُشَاعِرٍ، لِهِ قَسْمٌ خَاصٌ مَا اشْتَرَكَ فِيهِ؛ اشْتَرَكَتْ أَنَا وَأَنْتَ فِي مَلْكٍ إِبْلٍ مثلاً لَكَ خَمْسَوْنَ وَلِي خَمْسَوْنَ مَعْرُوفَة، هَذِهِ خَمْسَيْنَ مَعْرُوفَة بِأَعْيَانِنَا، وَهَذِهِ خَمْسَوْنَ لَكَ مَعْرُوفَة بِأَعْيَانِهَا، أَوْ اشْتَرَكَتْ أَنَا وَأَنْتَ فِي كِتَابٍ مَعْرُوفَة، هَذِهِ الْكِتَابُ لَكَ وَهَذِهِ الْكِتَابُ لِي، هَذِهِ شَرِيكَةٌ، كُلُّ مِنْ الشَّرِيكَيْنَ لَهُ قَسْمَهُ اسْتِقْلَالًا.

➡ الثاني أن تكون شركة مشاعة؛ للشريكان شركة مشاعة، هذا وهذا مشتركان في ملك لا يتميز ملك أحد هما عن الآخر، بل هو لهما جميعاً.

الله جل وعلا بيَّنَ في القرآن أنه لو كان له شريك في الملك -في ملكته- لا ينفع إلَيْهِ سبيلاً، قال جل وعلا: ﴿لَوْ كَانَ مَعَهُ أَلَهٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَا يَتَغَوَّلُونَ إِلَى ذِي الْعَرْشِ سَبِيلًا﴾ [الإسراء: ٥٢]، ولو كان معه آلة؛ معبدات تستحق العبادة فعلاً، ما الذي يلزم من ذلك؟ يلزم أنه لهم نصيباً في ملك الله، بأنه لا يستحق العبادة إلا من يملك النفع والضر ﴿لَوْ كَانَ مَعَهُ أَلَهٌ كَمَا يَقُولُونَ إِذَا لَا يَتَغَوَّلُونَ إِلَى ذِي الْعَرْشِ سَبِيلًا﴾، قال: ﴿سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًّا كَبِيرًا﴾ [الإسراء: ٤٣]، ليس مع الله أحد في ملكته؛ بل هو المُتوحد في ملكته، ينتج من ذلك ويلزم أنه هو المستحق للعبادة وحده.

هذا قال له هنا: (لا شريك له في عبادته، كما أنه ليس له شريك في ملكته)، لهذا يقول العلماء: إن توحيد الربوبية يستلزم توحيد الإلهية، الإقرار بأن الله عز وجل ليس له شريك في ملكته لا على وجه الاستقلال ولا على وجه الإشاعة؛ شيوخ، هذا يلزم منه لزوماً أكدوا أن الله جل وعلا وهو الواحده في استحقاقه العبادة، لا يستحق العبادة إلا هو، هو وحده المستحق للعبادة لا شريك له، كما أنه هو وحده الذي له الملك لا شريك له، كما جاء في آية الأنعام: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايِي وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٦٢) لَا شَرِيكَ لَهُ﴾ [الأنعام: ١٦٢-١٦٣] قد بينت لكم معناها، وأن معناها ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي﴾ الله استحقاقاً ﴿وَمَحْيَايِي وَمَمَاتِي لِلَّهِ﴾ ملكاً ﴿لَا شَرِيكَ لَهُ﴾ في عبادته ولا شريك

لَهُمْ في ملکه ﴿وَيَدِلَكَ أَمْرُتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾ هذا معنى الآية، وهذا التفسير للشيخ لكلمة التوحيد تفسير ضابط ظاهر.

أيضاً قال: (وتفسيرها الذي يوضحها قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ (٢٦) إلا الذي فطرني فإنه سيدنٍ (٢٧) وجعلها كلمة باقية في عقبه لعلهم يرجعون﴾ [الزخرف: ٢٨-٢٦] ، قال: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ﴾ ماذا قال إبراهيم؟ المقول سيأتي، قال: ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ (٢٦) إلا الذي فطرني﴿ اشتملت كلته هذه على نفي وإثبات؛ على بعض ومحبة، فشقها الأول؛ حزءها الأول نفي وبعض قال: ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ هذا فيه نفي ما دام أنه تبرأ منها في نفي لاستحقاقها العبادة، ومن معنى البراءة البعض، أو معنى البراءة البعض، فاشتمل قوله: ﴿إِنِّي بَرَاءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾ على النفي والبغض، ثم أتي بالإثبات والمحبة فقال ﴿إِلاَّ الَّذِي فَطَرَنِي﴾؛ أثبت له العبادة، ثم أتي بما يدل على الحبة فقال: ﴿إِلاَّ الَّذِي فَطَرَنِي فِإِنَّهُ سَيَّهُدِينَ﴾، محبة فيها الرجاء.

هذه الكلمة وهي معنى لا إله إلا الله لأنها اشتملت على براءة وعلى ولاء، اشتملت على بعض وعلى محبة، اشتملت على نفي وعلى إثبات.

قال: ﴿وَجَعَلَهَا﴾ يعني تلك الكلمة ﴿كَلْمَةً بَاقِيَّةً فِي عَقِبِهِ﴾ يعني في ولد إبراهيم، ومعلوم أن إبراهيم عليه السلام هو أبو الأنبياء، والأنبياء من بعده جاؤوا لتقرير هذه الكلمة، قال: ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ يرجو أن يرجع إليها عقبه من بعده، ﴿لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ يعني إليها، أيضاً يفسرها قوله تعالى ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ﴾ [آل عمران: ٦٤]، قل - يا محمد -: يا أهل الكتاب؛ يا أهل التوراة ويا أهل الإنجيل ويا أهل الزبور، ﴿تَعَالَوْا إِلَى كَلْمَةٍ سَوَاءٍ﴾ إلى كلمة وسط، كلمة عدل بيننا وبينكم، نعلم أنه قد جاء بها رسولكم، وقد جاء بها محمد ﷺ، ما هذه الكلمة؟ ﴿أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا﴾ [آل عمران: ٦٤]، وجه الاستدلال: أن هذه الكلمة بيننا وبينهم وهي كلمة التوحيد، تفسيرها أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئاً، هذا واضح؛ التفسير لكلمة التوحيد، قال مؤكداً معناها: ﴿وَلَا يَتَخَذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ﴾ [آل عمران: ٦٤]، يعني آلهة من دون الله؛ لأنهم ما ادعوا في الخلق أنه رب، معنى أنه يخلق استقلالاً، ويرزق استقلالاً، ويحيي ويميت استقلالاً، هذا ما أدعى، وكان تفسير الربوبية هنا بالإلهية، قال: ﴿فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٦٤]، آخر الآية يبين أن من ترك ما دل عليه أوّلها فإنه ليس مسلماً؛ لأنه قال: ﴿فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ﴾ إذ حالفناكم، وإذا لم تذعنوا لهذه الكلمة سواء التي بيننا وبينكم ﴿أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا﴾، فأنتم لستم من أهل الإسلام.

قال بعد ذلك: (ودليل شهادة أنَّ مُحَمَّداً رسولَ اللهِ قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَيْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾ [التوبه: ١٢٨])، ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ﴾ هذا قسم، اللام هذه هي التي تسمى الموطنة للقسم، دائماً تصحب قد؛ ﴿لَقَدْ﴾، نعلم أن ثم قسماً مخدوفاً: والله لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ، هنا المقصى هو الله جل وعلا، أقسام بأنه قد جاءكم رسول، وهذا لتأكيد الكلام وتعظيمه بأنفس السامع؛ لأنَّه أكَّد بالقسم، والمقصى هو الله، والمقصى به هو الله جل وعلا، على مجيء الرسول لنا من أنفسنا، ﴿مِنْ أَنفُسِكُمْ﴾ يعني من جنسكم، من بين جلدكم، يتكلم بلسانكم ويعقلون عنه، هذا واضح الدلالة على الشهادة بأنَّ مُحَمَّداً رسولَ اللهِ، لأنَّ

معنى شهادة أنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ أَنْ تَعْتَقِدُ أَنَّ مُحَمَّداً أَرْسَلَ اللَّهُ جَلَّ وَعَلَا بِدِينِ الْإِسْلَامِ، تَعْتَقِدُ ذَلِكَ اعْتِقَادًا يَصْبِحُهُ قَوْلٌ وَإِخْبَارٌ عَنْهُ، وَهَذِهِ الْآيَةُ وَاضْعَفَ الدَّلَالَةَ عَلَى الْمَرَادِ.

يَبْيَنُ مَعْنَى شَهَادَةُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: (وَمَعْنَى شَهَادَةُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ: طَاعَتْهُ فِيمَا أَمَرَ) هَذَا التَّفْكِيرُ وَالْمَعْنَى بِالْمُقْتَضَى، يَعْنِي مَعْنَاهَا الَّذِي تَقْتَضِيهِ؛ تَقْتَضِي طَاعَتْهُ فِيمَا أَمَرَ، إِذْنَ فَمَعْنَى شَهَادَةُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ طَاعَتْهُ فِيمَا أَمَرَ، كُونُكَ شَهِدْتَ أَنَّهُ مُرْسَلٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، مَعْنَى ذَلِكَ أَنَّهُ إِذَا أَمْرَكَ فَإِنَّ الْأَمْرَ هُوَ اللَّهُ جَلَّ وَعَلَا، كَمَا جَاءَ فِي الْحَدِيثِ الَّذِي رَوَاهُ أَبُو دَاوُودُ وَغَيْرُهُ، الْحَدِيثُ الصَّحِيفَ قالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «أَلَا وَإِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللَّهِ مُثْلُ مَا حَرَّمَ اللَّهُ»<sup>(١)</sup> إِذَا اعْتَقَدْتَ أَنَّهُ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُحَمَّدٌ لَمْ يَأْتِ بِهِ مِنْ عِنْدِهِ وَإِنَّمَا هُوَ رَسُولٌ، فَمَعْنَى ذَلِكَ أَنَّ تَطَيِّعَهُ فِيمَا أَمَرَ، هَذَا مُقْتَضَى لِكُونِكَ شَهِدْتَ بِأَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ، فَإِنَّ لَمْ تَطَعْهُ فِيمَا أَمَرَ اعْتِقَادًا أَنَّهُ لَا يَطِيعُ، كَانَ ذَلِكَ تَكْذِيبًا لِشَهَادَتِهِ، فَمَنْ قَالَ: أَشَهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ. وَهُوَ يَعْتَقِدُ أَنَّهُ لَا تَلْزِمُهُ طَاعَةُ الرَّسُولِ<sup>(٢)</sup>، فَحَالَهُ حَالُ الْمَنَافِقِينَ؛ شَهَادَتِهِ مَرْدُودَةُ، كَاذِبٌ فِي شَهَادَتِهِ، وَأَمَّا إِذَا اعْتَقَدَ أَنَّهُ تَجْبَلُ عَلَيْهِ طَاعَةُ الرَّسُولِ<sup>(٢)</sup> فِيمَا أَمَرَ وَخَالَفَ لَغْبَةَ هُوَ، فَهَذَا يَكُونُ عَاصِيَا قَدْ نَقَصَ مِنْ تَحْقِيقِهِ لِشَهَادَةِ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ بِقَدْرِ مُخَالَفَتِهِ.

قَالَ: (وَتَصْدِيقُهُ فِيمَا أَخْبَرَ) مَا أَحْبَرَ بِهِ النَّبِيُّ<sup>صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> مِنْ الْغَيْبِ وَحْيٌ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ، وَلَا يَتَخَرَّصُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، هَذَا مَا أَتَى بِهِ مِنْ أَخْبَارِ الْغَيْبِيَّاتِ، يَعْنِي الْكَلَامُ عَلَى اللَّهِ جَلَّ وَعَلَا، أَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ وَأَعْوَالِهِ، عَنِ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ، عَنْ أَخْبَارِ الْغَيْبِ، عَنْ قَصْصِ الْمَاضِيِّينَ، هُوَ كُلُّهُ بُوْحٌ مِنْ اللَّهِ جَلَّ وَعَلَا، فَمُقْتَضَى أَنَّكَ شَهِدْتَ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ أَنْ تَصْدِيقَهُ فِيمَا أَخْبَرَ، وَأَلَا يَكُونُ فِي قَلْبِكَ شَكٌ، فِي أَنَّ مَا أَخْبَرَ بِهِ حَقٌّ، وَأَنَّ كُلَّ خَبْرٍ أَخْبَرَ بِهِ النَّبِيُّ<sup>صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup><sup>(٢)</sup> نَقْوِلُ: عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ فِيهِ صَادِقٌ. وَلَوْ كَنَا لَا نَرَى ذَلِكَ الشَّيْءَ، كَمَا ثَبَّتَ فِي الصَّحِيفَيْنِ مِنْ حَدِيثِ ابْنِ مُسْعُودٍ أَنَّهُ قَالَ: حَدِيثُ الصَّادِقِ الْمَصْدُوقِ. يَعْنِي بِهِ رَسُولُ اللَّهِ<sup>صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup>، فَالْمُؤْمِنُ يَصْدِقُ رَسُولَ اللَّهِ بِمَا أَخْبَرَ بِهِ، سَوْاءَ عَقْلَهُ أَوْ لَمْ يَعْقِلْهُ، وَسَوْاءَ أَدْرَكَ ذَلِكَ بِنَظَرِهِ أَوْ لَمْ يَدْرِكْهُ، فَقَدْ كَانَ الصَّحَابَةُ يَتَنَاقِلُونَ فِيمَا بَيْنَهُمُ الْأَخْبَارُ الْكَثِيرَةُ عَنِ الرَّسُولِ<sup>صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> بِأَنَّ عِيسَى بْنَ مُرْيَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ سَيَرِلَّ، وَكَانَ أَبُو هَرِيْرَةَ إِذَا حَدَّثَ بِهِ الْحَدِيثَ يَقُولُ لِأَصْحَابِهِ، وَلَمْ يَنْقُلْ عَنِهِ الْحَدِيثَ لِتَلَامِذَتِهِ، يَقُولُ: إِنَّمَا أَنْهَاكُمْ فِي الْحَدِيثِ إِذَا لَقِيْتُمْ أَحَدَكُمْ مِنْ أَهْلِ الْمَسَاجِدِ.

قَالَ - وَمِنْ مَعْنَاهَا -: (وَاجْتِنَابُ مَا عَنْهُ نَهِيٌ وَزَجْرُهُ) وَالْأَصْلُ فِي النَّهِيِّ وَالْزَّجْرِ التَّحْرِيمِ؛ لِأَنَّمَا نَهَى زَاجِرُ كَمَا هُوَ مَقْرُورٌ فِي الْأَصْوَلِ، فَمَا نَهَى عَنْهُ الرَّسُولُ<sup>صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> أَوْ زَجَرَ عَنْهُ أَوْ حَرَمَهُ إِنَّمَا يَجِبُ اجْتِنَابُهُ طَاعَةً لِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، كَمَا قَالَ جَلَّ وَعَلَا: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنْتُهُوا﴾ [الْحُشْر: ٧]، وَمَا أَتَاكُمُ الرَّسُولُ مِنَ الْأَوْامِرِ أَوْ مِنَ الْأَخْبَارِ فَخُذُوهُ امْتِنَالًا لِلْأَمْرِ وَتَصْدِيقًا بِالْخَبْرِ، وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَأَنْتُهُوا، مَا نَهَاكُمْ عَنْهُ يَجِبُ عَلَيْكُمْ أَنْ تَتَرَكُوهُ طَاعَةً لِلَّهِ جَلَّ وَعَلَا وَلِرَسُولِهِ، وَهُنَا نَقُولُ مِثْلَ مَا قَلَّنَا أَوْلًا: إِنَّمَا يَجِبُ عَلَيْكُمْ مَا نَهَى عَنْهُ الرَّسُولُ<sup>صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> وَزَجْرُهُ، اعْتِقَادًا أَنَّهُ لَا يَجِبُ عَلَيْهِ الْاِنْتِهَاءُ، يَعْنِي لَمْ يَلْتَزِمْ ذَلِكَ، لَمْ يَلْتَزِمْ أَنَّهُ مُخَاطِبٌ بِهِذِهِ الْمَنَهِيَّاتِ، فَهَذَا قَدْحٌ فِي الشَّهَادَةِ، فَلَا يَكُونُ شَاهِدًا بِأَنَّ مُحَمَّداً

(١) سنن ابن ماجه: باب اتباع سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم، حديث رقم (١٢). قال الشيخ الألباني: صحيح.

(٢) انتهى الشريط الرابع.

رسول الله، وإن كان يقولها بلسانه، وإن التزم بذلك، قال: نعم، نلتزم بالذى كفى عنه النبي ﷺ ويجب تركه. لكن غلبه نفسه وخالف ذلك قليلاً كانت المخالفة أو كثيرة في نفسه أو في غيره، فإن ذلك يكون نقصاً في شهادته ومعصية لله ولرسوله.

قال: (وَأَنْ لَا يُعْبُدَ اللَّهُ إِلَّا بِمَا شَرَعَ) يعني لا يعبد بالبدع والأهواء والمخالفات، وإنما يعبد الله جل وعلا بالطريق وعلى الطريق التي بيّنها نبيه ﷺ، لا يعبد الله جل وعلا بالأهواء والآراء والاستحسانات المختلفة، إنما يعبد الله جل وعلا عن طريق واحدة وهي طريق الرسول ﷺ. ما شرعه هذا الرسول، فإذا اعتقد المسلم ذلك كملت له شهادته بأن محمداً رسول الله وصار مسلماً حقاً.

بعد ذلك قال: (وَدَلِيلُ الصَّلَاةِ، وَالزَّكَاةِ، وَتَفْسِيرُ التَّوْحِيدِ) قوله تعالى: ﴿وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنْفَاءَ وَيُقْيِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيَمَةِ﴾ [البيبة: ٥] بين أن هذه الأشياء مأمورة بها، وهي دليل على أنها من دين الإسلام، ثم ذكر دليل الصيام، ثم ذكر دليل الحج وهذه واضحة ظاهرة.

بهذا يتبيّن المرتبة الأولى من الأصل الثاني؛ ألا وهي مرتبة الإسلام، وأعظم أركان الإسلام الشهادتان، فعلى طالب العلم أن يكون معنى الشهادتين واضحًا في قلبه، واضحًا في ذهنه، فاهما له، بحيث يستطيع أن يعبر عن ذلك بأيسر عباره ويتنوّع العباره، لأن أعظم ما يدعا إليه ما دلت عليه الشهادتان، فعلى طالب العلم أن يعود لسانه على تفسير الشهادتين بتنوّع العباره، وعلى حفظ الأدلة التي فيها معنى الشهادتين، وعلى تفسير ذلك، وإذا دربَ على ذلك، فسوف يرى أنه ستفتح له أبواب بفضل الله جل وعلا وبرحمته بمعرفة التوحيد وحسن التعبير عنه، وأما أن يترك طالب العلم نفسه لفهم ما دلت عليه، دون أن يمرّن نفسه على تأدية المعنى وتعليمها لأهله وللصغار، ولمن حوله ولمن يلقاه من لا يعلم حقيقة معنى هذه الكلمة، فإن هذا تضييع النفس ولا يصدق على فاعله أنه طالب العلم؛ لأن العامي هو الذي يفهم ذلك؛ يفهم ذلك فهمما، لكن لا يستطيع أن يعبر عن فهمه بالتعبير العلمي الصحيح، وأما طالب العلم فعليه أن يهتم بأصل الأصول ألا وهو تفسير الشهادتين، ومرةً معنا بعض ما يتصل بتفسيرها.

أسأل الله جل وعلا أن يلهمي وإياكم الرشد والسداد، وأن يجعل ألسنتنا لاهجة بالثناء عليه وبذكره، وجوارحنا مقيمة على طاعته، وصلى الله وسلم وبارك على نبينا محمد.



**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

[المتن]

مرتبة الإيمان: الإيمان، وهو بضع وسبعون شعبة، فأعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماتة الأذى عن الطريق، والحياء شعبة من الإيمان، وأركانه ستة: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره، والدليل على هذه الأركان ستة قوله تعالى: ﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُوَلُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ﴾ [آل عمران: ١٧٧]، ودليل القدر قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾ [آل عمران: ٤٩].

[الشرح]

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: قد ذكر المؤلف -رحمه الله وأجزل له الشوبه- أن الأصل الثاني من ثلاثة الأصول العظيمة: هو معرفة دين الإسلام بالأدلة، وذكر أن دين الإسلام مبني على ثلاث مراتب، فالأولى هي مرتبة الإسلام، وبين ذلك وفسره، وذكر الأدلة على ذلك، ثم قال رحمه الله: (مرتبة الإيمان: الإيمان، وهو بضع وسبعون شعبة، فأعلاها قول لا إله إلا الله، وأدناها إماتة الأذى عن الطريق)، والحياء شعبة من الإيمان، وأركانه ستة: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره، والدليل على هذه الأركان ستة قوله تعالى: ﴿لَيْسَ الْبَرُّ أَنْ تُوَلُوا وُجُوهَكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ﴾ [آل عمران: ١٧٧]، ودليل القدر قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾ [آل عمران: ٤٩] انتهى كلامه رحمه الله.

هذه المرتبة الثانية، وهي مرتبة الإيمان، والإيمان أصله:

في اللغة: كما سبق أن ذكرت لكم هو التصديق الجازم، فهو تصدق وجزم.

وفي الشرع: الإيمان قول وعمل واعتقاد، أو نقول الإيمان في الشرع قول وعمل؛ لأن القول هو قول اللسان وقول القلب، والعمل عمل القلب وعمل الجوارح.

إذا قال من قال من أهل السنة: إن الإيمان قول وعمل. فهو يعني من يقول: قول وعمل واعتقاد.

لأن القول ينقسم إلى قول اللسان وقول القلب:

- قول اللسان: هو النطق والإقرار ظاهرًا بنطقه.
- قول القلب: النية.

عمل القلب وعمل الجوارح:

- عمل القلب: أقسامه كثيرة، منها أنواع الاعتقادات، ومنها أنواع العبادات القلبية من الخشية والخوف والرجاء، فالعلم أنواع العلميات هذه من أعمال القلب، وكذلك عبادات القلب المتنوعة هذه أعمال قلبية.
- وكذلك عمل الجوارح.

وهذا يعني قول من قال: إن الإيمان: قول باللسان، واعتقاد بالجنان، وعمل بالأركان، يزيد بطاعة الرحمن، وينقص بطاعة الشيطان.

قال أهل العلم: إن هذا الإيمان الشرعي هو الذي حصل الابتلاء به، فهو من الأسماء التي نقلت من اللغة إلى الشرع، وصارت حقيقتها الشرعية هو ما وصفت لك من أن الإيمان يشتمل على قول اللسان والعمل بالأركان والاعتقاد وأنه يزيد وينقص.

- الإيمان كثيراً ما يأتي في القرآن ويراد به اللغوي.
- وكثيراً ما يأتي في القرآن ويراد به الشرعي.

من مثل الألفاظ الأخرى كالصلاحة فإنها تأتي ويراد بها اللغوي؛ الصلاة اللغوية وهي الدعاء والثناء، ويأتي ويراد بها الصلاة المعروفة وما ذكره بعض أهل العلم المحققين، وما ذكره بعض أهل العلم من ذوي التحقيق:

↳ أن الإيمان اللغوي في القرآن كثيراً ما يُعدّ باللام كقوله تعالى: ﴿وَمَا أَتَتْ بِمُؤْمِنٍ لَنَا وَلَوْكَنَ صَادِقِينَ﴾ [يوسف: ١٧]، كقوله تعالى: ﴿فَأَمَّنَ لَهُ لُوطٌ﴾ [العنكبوت: ٢٦]، ونحو ذلك من الأمثلة وما سبق أن ذكرت لك.

↳ والإيمان الشرعي المنقول عن أصله اللغوي الذي يراد به العمل والقول والاعتقاد هذا يُعدّ كثيراً بالباء ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، إلى آخر الآية قال: ﴿فَإِنْ آمَنُوا بِمِثْلِ مَا آمَنْتُمْ بِهِ فَقَدْ اهْتَدُوا﴾ [البقرة: ١٣٧]، ونحو ذلك من الآيات وكتابه: ﴿وَمَنْ يَكْفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦].

هذا الإيمان قول وعمل واعتقاد، ويراد به تارة الاعتقادات الباطنة، وهو الذي يناسب المرتبة الثانية، لأن المرتبة الأولى هي الإسلام، وهي ما يشمل العمل الظاهر كما جاء في حديث جبريل، فقد جاء في بعض طرقه أنه ذكر عليه الصلاة والسلام لجبريل أن من الإسلام بعد الحج العسل من الجنابة، ومنه الذكر، ونحو ذلك مما هو من جنس الأعمال الظاهرة. وأما الإيمان: فهو العقائد الباطنة؛ الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر.

الشيخ رحمه الله تعالى هنا قال: (الإيمان، [وهو] بضع وسبعون شعبة) وهذا يعني به اسم الإيمان العام الذي يدخل فيه الإسلام؛ لأن الإيمان أوسع من الإسلام، والإسلام بعض الإيمان، وأهل الإيمان أخص مرتبة من أهل الإسلام، لهذا الإيمان يشمل الإسلام وزيادة، بهذا المعنى لهذا المعنى قال الشيخ رحمه الله: (وهو بضع وسبعون شعبة، فأعلاها قول لا إله إلا الله) مع تتابع ذلك، لهذا الركن الأول، فهنا عد قول (لا إله إلا الله) أعلى شعب الإيمان، وهذا لأن الإيمان يشمل الإسلام وزيادة، وهذا قد جاء مبينا في الحديث الصحيح الذي رواه البخاري ومسلم وغيرهما أن النبي عليه الصلاة والسلام قال: «الإيمان بضع وستون - أو قال: بضع وسبعون شعبة - أعلاها قول لا إله إلا الله وأدنىها إماتة الأذى عن الطريق والحياة

شعبة من الإيمان»<sup>(١)</sup> فذكر أن أعلى شعب الإيمان لا إله إلا الله، قوله (شعب) هذا تمثيل للإيمان بالشجرة التي لها شعب ولها فروع، وقد مثل عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بأعلى الشعب وبأدنى الشعب، ومثل بشعبة من الشعب، وهذه الثلاث التي ذكرها عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ متنوعة:

- فالاول وهو أعلاها قول: قول لا إله إلا الله.
- وأدنها إماتة الأذى عن الطريق هذا عمل.
- والحياء شعبة من الإيمان، الحياة عمل القلب.

فذكر في هذا قول (لا إله إلا الله)، وهذا قول باللسان، ولا شك أنه يتبعه اعتقاد بالجنة، وذكر الحياة أيضاً وهو عمل بالقلب، وذكر إماتة الأذى عن الطريق وهو عمل الجوارح، فتمثيله عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لذلك لأجل أن يُستدل لكل واحد من هذه الثلاثة؛ لكل شعبة من هذه الشعب على نظائرها: فيُستدل بكلمة التوحيد بقول (لا إله إلا الله) على الشعب القولية. فيُستدل بإماتة الأذى عن الطريق بالشعب العملية؛ عمل الجوارح. ويوُستدل بذكره الحياة على الشعب القلبية.

وهذا من أبلغ ما يكون من التشبيه والتتميل، وذلك لأن التنويع - كما نوع عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - يجعل الناظر يُعدّي هذا الذي ذكر إلى أمثال تمايلها كثيرة، ولهذا العلماء اختلفوا في شعب الإيمان بعدها، عدّها جماعة وصنفوها فيها مصنفات كما صنف الحَلِيمي كتابه-شيخ البیهقی- كتاب الإيمان؛ المنهاج في شعب الإيمان وهو مطبوع، وتلاه على ترتيبه وعلى نسقه البیهقی موسعاً داعماً بالأدلة في كتابه شعب الإيمان، ونحو ذلك.

عدوها على اجتهاد منهم، وهذا الاجتهاد يختلف فيه العلماء، فمنهم من يعد خصالاً من شعب الإيمان، ومنهم من يعد آخرى، وسبب ذلك اجتهادهم في قياس ما لم يذكر على ما ذكر، فيجعلون بعضاً منها قولية، ويجعلون بعضاً منها عملية، ويجعلون بعضاً منها لعبادات القلب، وهم يقسمونها في الغالب أثلاثاً: فيجعلون للقوليات نحوً من خمس وعشرين شعبة، ويجعلون للعمليات نحوً من خمس وعشرين شعبة، ويجعلون لأعمال القلوب نحوً من سبع وعشرين أو خمس وعشرين شعبة، يزيدون وينقصون.

المقصود أن هذا اجتهاد، اجتهاد من العلماء؛ لكن هذا التمثيل يدل على ما ذكرت لك من استيعابه للأقوال وأعمال الجوارح وأعمال القلوب.

إذن فيدخل في هذه الشعب، شعب الإسلام: إقام الصلاة، إيتاء الزكاة، صوم رمضان، الحج، الجهاد، الغسل، الطهارة، ونحو ذلك.

يدخل فيها الأعمال الاجتماعية التي أمر بها؛ صلة الأرحام، بر الوالدين إلى آخره.

يدخل فيها أعمال القلوب من الخشية والإنبابة والحياء والمحبة والرجاء والخوف والرهب والرغب إلى آخر هذه الأمثلة.

(١) مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان، حديث رقم (٣٥).

فكل هذه من الإيمان ودليل ذلك الحديث الصحيح الذي جاء في الصحيحين.

بعد أن ذكر ذلك قال رحمة الله تعالى: (وَأَرْكَانُهُ سَتَّةٌ: أَنْ تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَلَائِكَتِهِ، وَكِتَابِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، وَبِالْقَدَرِ خَيْرٍ وَشَرٍّ) أوضحت لكم في شرح الأربعين النووية تفصيل شرح هذه الأركان، لكن أذكر ذلك باقتضاب، ليكمل الشرح لهذا الكتاب.

الإيمان بالله يشمل: الإيمان بوجود الله؛ بأن الله واحد في ربوبيته، وأنه واحد في إيمانه لاستحقاقه العبادة، أنه واحد في أسمائه وصفاته، يعني ليس كمثله شيء في أسمائه، وليس كمثله شيء في صفاته كما قال تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١]، فبيان قوله أن تؤمن بالله هو شرح التوحيد كله.

قال: (ومَلَائِكَتِهِ) الملائكة جمع ملَكٍ، وهو المرسل لأن أصلها (مَلَكٌ) من (الله) يعني أرسل رسالة خاصة، أَلَّكَ يَأْلُكُ أَلْوَكَةً، والمرسل مَلَكٌ أو مَلَكٌ، وأصلها مَلَكٌ؛ لأنها من أَلَّكَ، حُفِفت المهمزة كما تخفف كثيراً فصارت مَلَكٌ، وجمعها ملائكة، لهذا ظهر في الجمع المهمزة؛ لأن أصله في المفرد موجود، الملك جمعه ملائكة ظهر المهمزة، ومفرد الملائكة مَلَكٌ إلى آخره. يعني المرسلون الموكلون بما وكلهم الله حل وعلا به.

هذا الرُّكن من أركان الإيمان تحقيقه يكون بأن يؤمن المسلم بأن الله حل وعلا ملائكة، خلق من خلقه حل وعلا، جعل لهم موكلين بتصريف هذا العالم، يأمرهم فينفذون ﴿عِبَادٌ مُكْرَمُون﴾ [الأنبياء: ٢٦]، ﴿لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِرُونَ﴾ [التحريم: ٦]، فمن أيقن أن هذا الجنس من خلق الله موجود، وآمن بذلك، وأن منهم من يتزلف بالوحي إلى الرسل، يبلغهم رسالات الله فقد حقّ هذا الرُّكن من أركان الإيمان.

ثم بعد ذلك يكون الإيمان التفصيلي على نحو ما فصلت لكم في شرح الأربعين، يكون الإيمان التفصيلي، وهذا يختلف فيه الناس بحسب العلم، لكن المقصود هنا أن تحقيق هذا الرُّكن من أركان الإيمان يكون بتحقيق ما ذكرنا، وبعد ذلك الإيمان بكل ما جاء في الكتاب والسنة من أوصاف الملائكة ومن أحواهم؛ صفة خلقهم ومقامهم عند ربهم، وأنواع أعمالهم وأنواع ما وَكَلُوا به، فهذا كلها من الإيمان التفصيلي، من علم شيئاً من النصوص في ذلك وجب عليه الإيمان، لكن تحقيق الرُّكن يكون بالمعنى الأول.

كذلك الإيمان بالرسول، إذا آمن المسلم بأن الله حل وعلا أرسل رسلاً؛ بعثهم بالتوحيد، يدعون أقوامهم إلى التوحيد، وأنهم بلغوا ما أمروا به، وأيدهم الله بالمعجزات، بالبراهين والآيات الدالة على صدقهم، وأنهم كانوا أتقياء ببررة، بلغوا الأمانة وأدوا الرسالة. بهذا يكون آمن بالرسل جميعاً، ثم يؤمن إيماناً خاصاً بـمحمد ﷺ بأنه خاتم الرسل، وأن الله حل وعلا بعثه بالحنينية السمحاء، بعثه بدين الإسلام الذي جعله خاتماً للأديان وآخر الرسالات.

القسم الثاني للإيمان التفصيلي بالرسول -على نحو ما أوضحت لكم-، فيه مقامات كثيرة في ذلك، يتبع العلم التفصيلي بأحوال الرسل وأسمائهم وأحواهم مع أقوامهم وما دعوا إليه وكتبهم ونحو ذلك.

قال بعدها: (وَكِتَبِهِ) الكتب قبل الرسل (وَكِتَبِهِ، وَرُسُلِهِ) الإيمان بالكتب أيضاً إيمان إجمالي، يتحقق الإيمان بهذا الرُّكن بأن يؤمن العبد أن الله حل وعلا أنزل كتاباً مع رسالته إلى خلقه، جعل في هذه الكتب المدى والنور والبيانات وما به يصلح العباد، وأن هذه الكتب التي أنزلت مع الرسل أن كلها حق؛ لأنها من عند الله حل وعلا، والله حل وعلا هو الحق المبين،

وما كان من جهة الحق فهو حق، ويوقن بذلك يقينا تماماً، ثم يوقن ويؤمن إيماناً خاصاً باخر هذه الكتب ألا وهو القرآن، فكما أنه يؤمن بالكتب السابقة التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وصحف موسى ونحو ذلك، يؤمن بها إيماناً عاماً على ما أنزله الله جل وعلا على أنبيائه ورسله، فإنه يؤمن به إيماناً خاصاً بهذا القرآن، وأنه كلام الله منه بدأ وإليه يعود، وأنه حجة الله على الناس إلى قيام الساعة، وأنه به نُسخت جميع الرسالات وجميع الكتب من قبل، وأنه حجة الله الباقية على الناس، وأن هذا الكتاب مهمين على جميع الكتب وما فيه مهمين على جميع ما سبق، كما قال جل وعلا في وصف كتابه: ﴿وَمُهِمِّنَا عَلَيْهِ﴾ [المائدة: ٤٨]، وأن ما فيه من الأخبار يجب تصديقها، وما فيه من الأحكام يجب امتثالها، وأن من حكم بغيره فقد حكم بهواء، ولم يحكم بما أنزل الله. هذا كله من الإيمان الخاص بالقرآن.

قال بعد ذلك: (والاليوم الآخر) هذا هو الركن الخامس؛ الإيمان باليوم الآخر يعني الإيمان بيوم القيمة، وتحقيق هذا الركن يكون بأن يوقن هذا العبد يؤمن بغير شك بأن ثم يوم يعود الناس إليه، يُبعثون فيه وإليه، يحاسبون فيه، وأن كل إنسان مَحْزِيٌّ بما فعل، لأن الأمر ليس منتهياً بالموت، بل ثم يوم يجتمع فيه الناس فيقتص من الظالم إلى المظلوم ويحاسب الناس على أعمالهم، كما قال تعالى: ﴿وَوُفِيتَ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ﴾ [ الزمر: ٧٠]، إذا آمن بهذا القدر، وأن هناك يوم سيكون، وأنه سيبعث من جديد، فإنه قد حقق هذا الركن.

بعد ذلك الإيمان التفصيلي باليوم الآخر هذا يتبع العلم بما جاء في الكتاب والسنة من أحوال يوم القيمة، من أحوال القبور، أحوال ما يكون يوم القيمة، الإيمان بالحوض، بالميزان، الإيمان بالصحف، الإيمان بالصراط، الإيمان بأحوال الناس في العرصات، أحوال الناس بعد أن يجوزوا الصراط يعني المؤمنين الذين يدخلون الجنة، وما يكون بعد أن يجوزوا الصراط، ومن يدخل الجنة أولاً، وأحوال الناس في النار ونحو ذلك، أحوال الظلمة، أحوال الجسر، هذه كلها أمور تفصيلية لا يجب الإيمان بها على كل أحد، إلا من سمعها في النصوص فإنه يجب عليه الإيمان بما سمع، لكن لو قال قائل: أنا لا أعلم هل ثم حوض أم لا؟ لا أدرى هل ثم ميزان أم لا؟ ونحو ذلك، يُعرف بالنصوص فإن عرف فأناكر وكذب فيكون مُكذباً بالقرآن وبالسنة.

أما تحقيق هذا المقام الذي هو اليوم الآخر، يؤمن بأن ثم يوم يعود فيه الناس، فيجاري الحسن بإحسانه والمسيء بإساءاته. فلو سألت أحدها قلت له: هل ثم يوم آخر يعود فيه الناس؟ قال: بلا شك هناك يوم القيمة يُبعث فيه ويحاسب الناس فيه، فيه أحوال. وسكت، بهذا حق الركن وهو الإيمان باليوم الآخر.

إذا سأله هل تؤمن بالحوض؟ قال: أُوشِّحُ الحوض؟ أنا ما أعرف هذا الحوض. هل تؤمن بالميزان؟ أنا ما أعرف. يُعرف النصوص الدالة على ذلك، لأن هذا من العلم التفصيلي الذي إنما يجب العلم به بعد إخباره بما جاء في النصوص عليه. السادس قال: (وبالقدر خيره وشره) الإيمان بالقدر، تحقيق هذا الركن أن يعلم ويعتقد؛ يؤمن بأن كل شيء يحدث في هذا الملوك بخلق الله، قد سبق به قدر، وأن الله جل وعلا عالم بهذه الأحوال وتفصيلاً لها بخلقه قبل أن يخلقهم، وكتب ذلك، وإذا آمن أن كل شيء قد سبق به قدر الله فيكون حق هذا الركن، والإيمان بالقدر، الإيمان الواجب يكون على مرتبتين:

◀ المرتبة الأولى للإيمان بالقدر السابق لوقوع المقدار: وهذا يشمل درجتين:

**الأولى العلم السابق:** فإنَّ الله جل وعلا يعلم ما كان وما سيكُون وما هو كائن وما لم يكن لو كان كيف كان يكون، علم الله السابق بكل شيء بالكليات وبالجزئيات، بجملات الأمور وبتفاصيل الأمور، هذا العلم السابق، كما قال جل وعلا في آخر سورة الحج: ﴿أَلَمْ تَعْلَمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ [الحج: ٧٠]، وقال جل وعلا: ﴿وَعِنْهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٌ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾ [الأنعام: ٥٩]، فبيَّن جل وعلا أنَّ علمه بالأشياء سابق، وأنَّه يعلم كل شيء؛ الكليات والجزئيات، الأمور الجلية وتفاصيل الأمور، هذا العلم لم يزل الله جل وعلا عالماً به، علمه جل وعلا بهذه الأشياء بجميع تفاصيل خلقه، علَّمه بها أولاً يعني ليس له بداية.

**الدرجة الثانية الكتابة:** أن يؤمن العبد أنَّ الله جل وعلا كتب ما الخلق عاملون، كتب أحوال الخلق وتفاصيل ذلك قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، وذلك عنده في كتاب جعله في اللوح المحفوظ، كما قال جل وعلا: ﴿وَلَا حَبَّةٌ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا رَطْبٌ وَلَا يَابِسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ﴾ فأثبت أنه في كتاب وقال جل وعلا: ﴿وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطْرِئٌ﴾ [القمر: ٥٣]، يعني قد سُطِّرَ وكتُبَ في اللوح المحفوظ، وقال جل وعلا: ﴿أَلَمْ تَعْلَمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾ [الحج: ٧٠]، بين أنَّ كل شيء إنما هو في كتاب، وهذا قد جاء أيضاً في صحيح الإمام مسلم من حديث عبد الله بن عمر أنَّ النبي ﷺ قال: «قدر الله مقادير الخلاائق - يعني بالكتابة - قبل أن يخلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة»<sup>(٢)</sup>.

هاتان الدرجتان في المرتبة الأولى؛ المرتبة الأولى تسبق وقوع المقدار، هذه المرتبة الأولى تحوي درجتين.

➡ **المرتبة الثانية** أيضاً تحوي درجتين وهي تواكب أو تقارن وقوع المقدار:

**أولى الدرجتين الإيمان بأن مشيئة الله جل وعلا نافذة:** وأن ما شاء الله كان وما لم يشاً لا يكون، فليس ثم شيء يحدث ويحصل في ملوكوت الله جل وعلا إلا وقد شاءه الله جل وعلا، وقد أراده الله جل وعلا كوناً، سواء في ذلك طاعات المطاعين أو عصيان العاصيَّين، سواء في ذلك إيمان المؤمنين أو كفر الكافريَّين، فكل شيء يحصل في ملوكوت الله إنما هو بإذنه ومشيئته وإرادته الكونية؛ لأنَّ المشيئة ما تنقسم، التي تنقسم الإرادة، بإذنه ومشيئته وإرادته الكونية، ومشيئة الله إذا أطلقت يعني بها الإرادة الكونية، الإرادة تنقسم إلى إرادة كونية وإرادة شرعية، فأما المشيئة فهي مشيئة الله جل وعلا في كونه، هذه الدرجة الأولى، هذه تواكب وقوع المقدار، فلا يمكن أن يعمل العبد شيئاً يكون مقدراً من الله جل وعلا إلا وهذا الشيء قد شاءه الله جل وعلا.

**الدرجة الثانية** أن يؤمن بأنَّ الله جل وعلا خالق كل شيء: كل شيء مخلوق الله جل وعلا خالقه؛ أعمال العباد، أحوال العباد، السموات والأرض، من في السموات ومن في الأرض، ما في السموات وما في الأرض، الجميع الذي خلقه هو الله جل وعلا، فإذا أراد العبد أن يفعل شيئاً فإنه لا يكون إلا إذا شاءه الله جل وعلا، وخلق الله جل وعلا ذلك

(١) الشيخ حفظه الله قال: ألم تر.

(٢) مسلم: كتاب القدر ، باب حاجج آدم موسى عليهما السلام، حديث رقم (٢٦٥٣).

الشيء، طاعات المطاعين خلقها الله جل وعلا، عصيان العاصي خلقه الله جل وعلا، إذا توجه العبد بإرادته إلى أن يفعل شيء إذا شاءه الله كونا وقع بعد خلقه له، إذا لم يشاء ولو أراده العبد لم يقع، كما قال جل وعلا: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [التكوير: ٢٩]، قال: ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾ [الإنسان: ٣٠]، مرتبة الخلق عامة.

إذن هذا الإيمان الواجب يصح أن نقول أنه إيمان تفصيلي، مرتبة قبل وقوع المقدر، العلم الأول، والكتابة التي هي قبل خلق السموات والأرض بخمسين ألف سنة، ثم ما يواكب وقوع المقدر وهو أن العبد عنده إرادة وعنده قدرة؛ إذا اجتمعت الإرادة الجازمة والقدرة التامة حصل منك الفعل، توجهت إلى الفعل حصل منك الفعل؛ لكن لا يحصل منك إلا بعد أن يشاء الله جل وعلا ذلك منك، وإن بعد أن يخلق الله جل وعلا ذلك الفعل منك، الفعل فعل العبد حقيقة، لكن الخالق لهذا الفعل هو الله جل وعلا، لم؟ لأن من العبد لا يكون إلا بإرادة حازمة وبقدرة تامة، والإرادة والقدرة قد خلقها الله جل وعلا، الله جل وعلا خلق ما به يكون الفعل ويخلق الفعل نفسه إذا توجه إليه العبد. فحصل بهذا الإيمان التفصيلي الواجب بالقدر.

وبهذا البيان تتضح لك أركان الإيمان الستة؛ الإيمان بالله وبملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وبالقدر خيره وشره. قال الشيخ بعد ذلك رحمة الله: (والدليل على هذه الأركان ستة قوله تعالى: ﴿لَيْسَ الْبِرُّ أَنْ تُؤْلِمُوا وَجُوهُكُمْ قَبْلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرُّ﴾) -يعني الذي يمدح أصحابه- (﴿مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ﴾) النبيين يعني الرسل، وهنا ذكر الخمسة هذه، آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين، فهذه الآية دليل على خمسة من أركان الإيمان، وكثيراً ما تأتي هذه الخمسة مقتربة كقوله جل وعلا في آخر سورة البقرة: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتَهُ وَكُتُبِهِ وَرَسُولِهِ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، ذكر الأربعه ﴿لَا تُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ﴾ [البقرة: ٢٨٥]، وك قوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنْزَلَ مِنْ قَبْلِهِ وَمَنْ يَكُفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَائِكَتَهُ وَكُتُبِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا﴾ [النساء: ١٣٦]، وك قوله جل وعلا: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ [وَيُرِيدُونَ أَنْ يُفْرِقُوا]﴾<sup>(١)</sup> بين الله ورسوله ويقولون نؤمن بعض ونكفر بعض وي يريدون أن يتخدوا بذلك سبيلاً (١٥٠) أولئك هم الكافرون حقاً﴾ [النساء: ١٥١-١٥٠]، ونحو ذلك من الآيات، وقد جاءت أيضاً في حديث جبريل المشهور.

بقي القدر، القدر أداته في القرآن أدلة عامة بذكر القدر، وأدلة مفصلة لكل مرتبة من مراتب القدر، فمن الأدلة العامة ما ذكره الشيخ رحمة الله تعالى وهو قوله تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ﴾ وجه الاستدلال: مجيء ﴿كُلَّ شَيْءٍ﴾ يعني ليس ثم مخلوق من مخلوقات الله إلا وقد خلق بقدر سابق من الله جل وعلا، لا يخرج شيء عن هذه الكلية ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدَرٍ﴾ و﴿كُلُّ﴾ من ألفاظ الظهور في العموم، ومنه قوله تعالى: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَرَهُ تَقْدِيرًا﴾ [الفرقان: ٢]، وكل دليل فيه ذكر مرتبة من المراتب التي ذكرت يصلح دليلاً على القدر لأنه دليل لبعضه.

<sup>(١)</sup> الشيخ حفظه الله قال: ويفرقون.

هذا ما ذكره الشيخ رحمه الله تعالى في بيان المرتبة الثانية من مراتب الدين ألا وهي مرتبة الإيمان.

٦٠٦٦٤٩٩٢

[المتن]

المرتبة الثالثة: الإحسان، ركن واحد، وهو أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك، والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُون﴾ [النحل: ١٢٨]، قوله تعالى: ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ﴾ (٢١٧) ﴿الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ﴾ (٢١٨) وَتَقْلِبُكَ فِي السَّاجِدِينَ (٢١٩) إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [الشعراء: ٢٢٠-٢١٧]، قوله تعالى: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾ [يونس: ٦١] الآية.

[الشرح]

المرتبة الثالثة الإحسان قال: (المرتبة الثالثة: الإحسان، ركن واحد، وهو أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك، والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُون﴾ [النحل: ١٢٨]، قوله تعالى: ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ﴾ (٢١٧) الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ (٢١٨) وَتَقْلِبُكَ فِي السَّاجِدِينَ (٢١٩) إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [الشعراء: ٢٢٠-٢١٧]، قوله تعالى: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَتْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾ [يونس: ٦١].

الإحسان الذي هو مرتبة من المراتب؛ إحسان العابد أثناء عبادته؛ وهو مقام المراقبة؛ مراقبة العابد لله جل وعلا؛ لربه جل وعلا أثناء عباداته لربه جل وعلا، بل في أحواله كلها، لأنه إذا راقب ربه، بأنه قد علم أن الله جل وعلا مطلع عليه، وأنه يرى الله جل وعلا، فإن هذا يدعوه إلى إحسان العمل، وأن يجعل عمله أحسن ما يكون، وأن يجعل حاله في إقبال قلبه، وإنابته، وخُصوصه، وخشوعه، ومراقبته لأحوال قلبه، وتصرفات نفسه، يجعل ذلك أكمل ما يكون لحسناته وبهائه، لأنه يعلم أن الله جل وعلا مطلع عليه.

هذا المقام - مقام المراقبة - (ركن واحد، وهو أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تكن تراه فإنه يراك) أن تكون عابداً لله على النحو الذي أمر الله جل وعلا به وأمر به رسوله، وحالتك أثناء تلك العبادة التي تكون فيها مخلصاً موافقاً للسنة حاليك أن تكون كأنك ترى الله جل وعلا، فإن لم تكن تراه، فلتتعلم أنه جل وعلا مطلع عليك، عالِم بحالك، يرى ويُبصر ما تعمل، يعلم ظاهر عملي وخفيفه، يعلم حلقات صدرك، ويعلم تحركات أركانك وجوارحك ويعلم<sup>(١)</sup>... وبضعفه تضعف المراقبة لله جل وعلا.

<sup>(١)</sup> انتهي الوجه الأول من الشرح الخامس.

إذن فمقام الإحسان - مرتبة الإحسان - تعظم بعظم مراقبة الله جل وعلا، وتضعف بضعف مراقبة الله جل وعلا، فالعبد المؤمن أثناء عبادته إذا كان يعبد الله جل وعلا مخلصاً على وفق السنة، وحاله كأنه يرى الله، عالم بأنه مطلع عليه يراه، هذه تجعله يحسن عمله، بل يجعل عمله وحاله أثناء العمل أحسن ما يكون.

(والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُون﴾ [النحل: ١٢٨]) وجه الاستدلال أن الله جل وعلا ذكرها هنا معيته للذين اتقوا ولمن هم محسنو قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُون﴾ وهذه المعية تقتضي في هذا الموضوع شيئاً:

الأول: أنه جل وعلا مطلع عليهم، عالم بهم، محظوظ بأحوالهم، لا يفوته شيء من كلامهم، ولا من تقلباتهم.

والثاني: أنه جل وعلا معهم ناصر لهم بتائيده، ونصره وتوفيقه، المعية هنا هنا معية خاصة بالمؤمنين، ومعلوم أن المعية الخاصة للمؤمنين تفسر بما تقتضيه، وهو أنها معية نصر وتأييد وتوفيق وإلهام ونحو ذلك، وهذا متضمن للمعية العامة، وهي معية الإحاطة والعلم ونحو ذلك.

إذن وجه الاستدلال:

أولاً: أنه ذكر المعية.

الثاني: أنه ذكر معيته للمحسنين فقال: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُون﴾ والحسنون هؤلاء جمع الحسن، والحسن اسم فاعل الإحسان، ففاعل الإحسان اسمه محسن، والإحسان هو الذي تتكلم عليه؛ المرتبة الثالثة.

فإذن وجه الاستدلال من جهتين: أولاً ذكر المعية، الثانية ذكر المحسنين.

(وقوله تعالى: ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ﴾ ٢١٧) الذي يراك حين تقوم (٢١٨) وتكلبك في الساجدين وجه الاستدلال من هذه الآية أنه ذكر رؤية الله جل وعلا لنبيه حال عبادة نبيه، وأنه يراه في جميع أحواله حين يقوم وتقلبه في الساجدين من صحباته أثناء صلاته بهم عليه الصلاة والسلام؛ قال واصفاً نفسه جل وعلا: ﴿الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ﴾ (٢١٨) وتكلبك في الساجدين، وهذا دليل الشق الثاني من ركن الإحسان وهو قوله: (فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ)، دليل الرؤية هنا قوله: ﴿الَّذِي يَرَاكَ حِينَ تَقُومُ﴾ وتكلبك في الساجدين يعني في المصلين.

قال أيضاً: (وقوله تعالى: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأنٍ وَمَا تَشْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾ [يونس: ٦١]) وجه الاستدلال قوله تعالى هنا: ﴿إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾ وشهاد الله جل وعلا بما يعمله العباد من معانيه رؤيته جل وعلا لهم وإبصاره جل وعلا بهم، رؤيته جل وعلا من معانيه كونه جل وعلا شهيداً، قال جل وعلا هنا: ﴿إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ﴾ وهذا الاستدلال ظاهر؛ لأن الإحسان هو أن تعبد الله كأنك تراه فإن لم تراه فإنه يراك.

قال جل وعلا هنا: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأنٍ﴾ أي شأن تكون فيه ﴿وَمَا تَشْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ﴾ أنواع تلاوتك للقرآن، وأحوال ذلك في الصلاة، خارج الصلاة، وأنت على جنبك، وأنت قائم، أحوال ذلك ﴿وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ﴾ أحوال

عملكم، كل ذلك منكم الله جل وعلا شهيد عليه، يرى أحوالكم فيه على تفصيلاتها، شاهد وشهيد عليكم، يرى أعمالكم، يسمع كلامكم، ويُصرّ أعمالكم جل وعلا، وهذا دليل أيضاً ظاهر الاستدلال.

٦٥٦٩

[المتن]

والدليل من السنة حديث جبريل المشهور عن عمر رضي الله عنه قال: بينما نحن جلوس عند رسول الله ذات يوم، إذا طلع علينا رجل شديد بياض الشيب، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه منا أحد، حتى جلس إلى النبي ﷺ، فاسند ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخديه، وقال: يا محمد؛ أخبرني عن الإسلام. فقال رسول الله ﷺ: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدًا رسول الله، وتقيم الصلاة، وتصوم رمضان، وت Hajj the الربوة، وتحجج البيت إن استطعت إليه سبيلا»، قال: صدقت. فعجبنا له: يسأله ويصدقه! قال: فأخبرني عن الإيمان؟ قال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»، قال: صدقت. قال: فأخبرني عن الإحسان؟ قال: «أن تعبد الله كائنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك». قال: فأخبرني عن الساعة؟ قال: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل». قال: فأخبرني عن أماراتها؟ قال: «أن تلد ربتها، وأن ترى الحفاة العرابة رعاية الشاء يتطاولون في البستان». ثم انطلق. فلبث ملیا، ثم قال: «يا عمر، أتدرى من السائل؟» قلت: الله ورسوله أعلم، قال: «فإنه جبريل، أتاك يعلمكم دينكم».<sup>(١)</sup>

[الشرح]

ثم ذكر رحمة الله الدليل من السنة، وهو حديث جبريل المشهور عن عمر رضي الله عنه، وهو الذي شرحناه في الأربعين النووية، وهو ثاني الأحاديث النووية الأربعين، وبهذا يتم ذكر الأصل الثاني من أصول دين الإسلام، ألا وهو معرفة دين الإسلام بالأدلة.

ملخص ذلك: ذكر الشيخ أن الأصل؛ الأصل الثاني معرفة دين الإسلام بالأدلة، عرف الإسلام، وذكر أركانه، وذكر معنى الشهادتين، معنى شهادة أن لا إله إلا الله، فسر التوحيد وأدلة ذلك شهادة أن محمدا رسول الله، وبين معنى الشهادة بأن محمدا رسول الله، ثم بين أدلة أركان الإسلام الباقي، ثم ذكر المرتبة الثانية وهي الإيمان - كما ذكرنا لكم هذا اليوم -، ثم ذكر المرتبة الثالثة وهي الإحسان، ودلائل ذلك كله على نسق ووضوح يسهل معه الفهم ويسهل معه الإفهام.

وهذا ينبغي لنا أن نحرص على هذه الرسالة؛ تعليما لها للعوام، وللنساء في البيوت، وللأولاد ونحو ذلك، على حسب مستوى من يخاطب في ذلك، وقد كان علماؤنا رحمة الله تعالى يعتنون بثلاثة الأصول هذه تعليما وتعلما، بل كانوا يلزمون عددا من الناس بعد كل صلاة فجر أن يتعلموها، أن يحفظوا هذه الأصول ويتعلموها، وذلك هو الغاية في رغبة الخير، ومحبة الخير لعباد الله المؤمنين، إذ أعظم ما تُؤدي للمؤمنين من الخير، أن تُؤدي لهم الخير الذي

<sup>(١)</sup> مسلم: كتاب الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان.. حديث رقم (٠٨٠).

ينجيهم حين سؤال الملائكة للعبد في قبره، لأنه إذا أجاب جواباً حسناً - جواباً صحيحاً - عاش بعد ذلك سعيداً، وإن لم يكن جوابه مستقيماً ولا صحيحاً عاش بعد ذلك، والعياذ بالله على التوعيد بالشقاء والعقاب.

أسأل الله جل وعلا أن يُنور بصائرنا، وأن يقينا الرلل والخطل، وأن يلهمنا رشدنا، وأن يقينا شر أنفسنا، وأن يعلمنا ما ينفعنا، وصلى الله وسلم على نبينا محمد.



## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

[المتن]

**الأصل الثالث:** معرفة نبيكم محمد ﷺ: وهو محمد بن عبد الله بن هاشم، وهاشم من قريش، وقريش من العرب، والعرب من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الخليل، عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة والسلام، وله من العمر: ثالث وستون سنة، منها أربعون قبل النبوة، وثلاث وعشرون نبياً رسولاً، نبئ بـ (اقرأ) وأرسل بـ (المدثر)، وبلدته مكة، [و]بعثه الله بالندارة عن الشرك، ويدعو إلى التوحيد، والدليل قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدْثَرُ﴾ (١) قُمْ فَانذِرْ (٢) ورَبِّكَ فَكَبِّرْ (٣) وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ (٤) وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ (٥) وَلَا تَمْنُنْ تَسْتَكْثِرْ (٦) ولربك فاصبر ﴿المدثر: ١-٧﴾ ومعنى قُمْ فَانذِرْ ينذر عن الشرك ويدعو إلى التوحيد، ورَبِّكَ فَكَبِّرْ أي: عظمه بالتوحيد، وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ أي: طهّر أعمالك من الشرك، وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ الرُّجْزُ: الأصنام، وهجرها تركها وأهلها، والبراءة منها وأهلها.

أخذ على هذا عشر سنين يدعو إلى التوحيد، وبعد العشر عرج به إلى السماء وفرضت عليه الصلوات الخمس، وصلى في مكة ثلاث سنين، وبعدها أمر بالهجرة إلى المدينة.

[الشرح]

بسم الله الرحمن الرحيم.

الحمد لله حق الحمد وأعلاه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدا عبد الله ورسوله صلى الله عليه وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداهم إلى يوم الدين.

أما بعد:

فبقي من هذه الرسالة ما يحتاج شرحه إلى أكثر من مجلس، ولهذا رغبة في إتمامها قبل انقضاء هذه الدروس، فإننا غدا إن شاء الله تعالى سيكون هناك درس فيها فقط لمدة ساعة إلا ربع تقريباً، وكذلك إن لم تنتهيها غداً سيكون أيضاً يوم الخميس بعد العصر مباشرة في قريب من تلك المدة، لأن إنتهاء مثل هذه الرسالة، وعدم إرجاء الإناء إلى وقت آخر من المهمات، ولهذا قد يكون الكلام فيه بعض الاختصار، ليس على نسق أوّله للرغبة في إنتهاء ما تبقى إن شاء الله تعالى ويسرّ وأعان.

قال رحمة الله تعالى: **(الأصل الثالث: معرفة نبيكم محمد ﷺ)** الأصل الأول: معرفة العبد ربّه يعني معبوده، والأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة، والأصل الثالث: معرفة النبي محمد ﷺ.

والمراد ه هنا بالمعرفة العلم به على نحو ما أوضحت لكم في الكلام على الأصل الأول، فمعرفة نبيكم محمد ﷺ معناه العلم به وبحاله؛ العلم بنسبيه، وأنه من العرب، بل من أشرف العرب قبيلة، وأنه كان في عمره له كذا وكذا، نبئ وأرسل، قام داعياً يدعو إلى التوحيد، وينذر عن الشرك، وما يتصل بذلك من المباحث.

فحقيقة هذا الأصل العلم بعض سيرة النبي ﷺ، وهذا العلم متعلق لتكوين الشهادة بأنّ محمداً رسول الله على علم ومعرفة، فإنه إذا قال: أشهد أنّ محمداً رسول الله، فإذا قيل له: من محمد هذا؟ فلم يعرّفه، كانت شهادته مدخولة، ولهذا فإنّ معرفة هذا الأصل يكون به الجواب بتوثيق الله على سؤال القير الثالث؛ ألا وهو: من نبيك؟ يشهد المسلم أنّ محمداً رسول الله، لكن هذه الشهادة يتبعها أن يكون عالماً وعارفاً بمحمد هذا من هو عليه الصلاة والسلام.

فقال رحمة الله تعالى موضحاً هذا الأمر: (وهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم) تسميته عليه الصلاة والسلام محمد:

- قال طائفة من أهل العلم: لم يسم قبله عليه الصلاة والسلام في العرب أحد بهذا الاسم، وإنما كانت العرب تسمى أَمْدُ، وتسمى حَمْدُ، وكل ذلك مشتق من الحمد؛ يعني رغبة في أن يكون لهذا الولد من ذوي الحمد، يعني من يحمد الناس على خصاله.

- وقال آخرون: لا؛ بل العرب سَمَّتْ بِمُحَمَّدٍ، لكن قليل، إما اثنان أو ثلاثة، وهذا الثاني صحيح، إن صاح النقل عن أهل التاريخ بتسمية أولئك النفر بـمحمد، من هم في عصره عليه الصلاة والسلام، أو قبل ذلك بقليل.

(محمد) معناه كثير الخصال التي يستحق عليها الحمد،

### فَذُو الْعَرْشِ مَحْمُودٌ وَهَذَا مُحَمَّدٌ<sup>(١)</sup>

.....

ذو العرش الله جل وعلا صفاته وأفعاله وأسمائه كلها يُحمد عليها؛ يُثنى عليه بها، وتسمية المولود بـمحمد تسمية جد النبي عليه الصلاة والسلام له بـمحمد على رجاء أن يكون من أهل خصال الخير التي يكثر من أجلها حمد الناس له عليها، وهذا كان وصار ظاهراً، فإنه عليه الصلاة والسلام خصاله كلها وصفاته كلها يُحمد عليها؛ لأن خصاله عليه الصلاة والسلام خير، حتى ما كان منه قبل البعثة قبل البوءة وقبل الرسالة. وقد كان كثير صفات الخير.

إذن التسمية بـمحمد تسمية من قبيل التفاؤل، كانت العرب تعرف ذلك، كانوا يسمون حالداً تفاؤلاً بأن يكون من أهل المكث الطويل في الدنيا؛ يعني من أهل الأعمار الطويلة، كانوا يسمون عاصياً تفاؤلاً بأن يكون على أعدائهم من ذوي العصيان، كانوا يسمون صخراً ليكون شديداً كالصخر على أعدائهم... وهكذا.

فكثير من العرب إذا سموا رأوا المعنى، وتسمية النبي عليه الصلاة والسلام لوحظ فيها ذلك، على رجاء أن يكون عليه الصلاة والسلام كثير الصفات التي يُحمد عليها، وكان ما أمله جده في تسميته بـمحمد، أمل ما أمله، فأعظم ذلك أنه كان عليه الصلاة والسلام رسولاً متولاً من عند الله جل وعلا.

(١) وهو لأبي طالب وعم الرسول صلى الله عليه وسلم وتكلمه:

فَذُو الْعَرْشِ مَحْمُودٌ وَهَذَا مُحَمَّدٌ  
وَشَقَّ لَهُ مِنْ اسْمِهِ لِيَجْلِهُ

وأيضاً لبيه بن أبي سلمي وهذا تكميلته:

فَذُو الْعَرْشِ مَحْمُودٌ وَهَذَا مُحَمَّدٌ  
وَشَقَّ لَهُ مِنْ اسْمِهِ لِجَلَاهُ

وأيضاً لحسان بن ثابت وهذا تكميلته:

فَذُو الْعَرْشِ مَحْمُودٌ وَهَذَا مُحَمَّدٌ  
شَقَّ لَهُ مِنْ اسْمِهِ كَيْ يُجَلِّهُ

محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم القرشي، وقريش أفضل العرب وصفوهم، فأفضل قبائل العرب قريشا، وهذا كما جاء في الحديث: «إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى قَرِيشًا مِّنْ كَنَانَة»<sup>(١)</sup> وأفضل قريش بنو هاشم، وأفضل بنو هاشم محمد عليه الصلاة والسلام، كما جاء في الحديث الصحيح، قال بعد ذلك: «فَأَنَا خَيْرٌ مِّنْ خَيْرٍ مِّنْ خَيْرٍ»<sup>(٢)</sup>.  
قريش من العرب، والمراد بالعرب المستعربة، لأن العرب قسمان عند أهل النسب:  
عرب عاربة: وهؤلاء انقرضوا إلا قحطان في اليمن.

وعرب مستعربة: وهم الذين لم يكونوا أصلاً من العرب، لكنهم دخلوا وصاروا عرباً باتفاق لسانيهم عن العربية، وبتكلّمهم بالعربية.

وأكثر قبائل العرب من هذا الجنس؛ العرب المستعربة وهم العرب، وقد جاء في الحديث الصحيح أن النبي عليه الصلاة والسلام قال: «أُولُوْنِ مِنْ فُتُقِ لِسَانِهِ بِالْعَرَبِيَّةِ الْفَصْحِيِّ إِسْمَاعِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ»<sup>(٣)</sup> وذلك - كما هو معلوم - أن إسماعيل لما أتى به أبوه إبراهيم، وأتى بأمه وجعله في مكة، ناسب العرب فصار ملهمًا من عند الله جل وعلا بالاتفاق؛ باتفاق اللسان عن العربية الفصحى، وهذا كما جاء في الحديث على أن كثير من أهل النسب ينazuون في هذا الأخير.  
قال: (والعربُ مِنْ ذُرِّيَّةِ إِسْمَاعِيلِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ) يعني أن قبائل العرب، القبائل المعروفة؛ قريش، وهذيل، بنو تميم، بنو دوس إلى آخره، أن هؤلاء جميعاً من ذرية إسماعيل بن إبراهيم عليه السلام، النسايون يصلون بالنسب تارات بأنساب القبائل إلى إسماعيل، ولكن المعروف عند العرب في عهد النبي ﷺ وقبله، أنهم يمكنهم وصل أنسابهم إلى عدنان، وأما بعد ذلك إلى إسماعيل فإنه لا يثبت ولا يمكن التصديق به.

العرب كثيرون، فالنبي عليه الصلاة والسلام بعث من العرب كما قال جل وعلا: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ﴾ [التوبه: ١٢٨] ﴿مِنَ أَنفُسِكُمْ﴾ يعني من جنسكم، من قبائلكم من جنسكم العربي، ﴿عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمْ﴾ [التوبه: ١٢٨]، وقال جل وعلا: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ﴾ [آل عمران: ١٦٤]، ونحو ذلك من الآيات.

فإذن النبي عليه الصلاة والسلام ابن عبد الله، وهو والده الأدنى، وابن لإسماعيل بن إبراهيم، وهو والده الأعلى، وهذا وهم عبد الله وإسماعيل هما الذبيحان، فقد جاء في حديث ضعيف السندي لكنه صحيح المعنى، أنه قال: «أنا ابن الذبيحين» المراد بالذبيحين عبد الله لأنه كما تعلمون قصة أبيه لما استقصم فنذر أن يذبح إن خرج....<sup>(٤)</sup> فنذر أن يذبح ولده، ثم حصل قصة ما هو معروف فصار ذبيحاً، يعني قد كاد أن يذبح.

(١) مسلم: كتاب الفضائل، باب فضل نسب الرسول صلى الله عليه وسلم، وتسليم الحجر عليه قبل النبوة، حديث رقم (٢٢٧٦).

وثمامه: ((إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى كَنَانَةً مِّنْ وَلَدِ إِسْمَاعِيلَ، وَاصْطَفَى قَرِيشًا مِّنْ كَنَانَةَ، وَاصْطَفَى مِنْ قَرِيشٍ بْنَيْ هَاشِمٍ، وَاصْطَفَى مِنْ بَنِي هَاشِمٍ)).

(٢) وردت هذه الزيادة خارج الصحيحين وقد ضعف الشيخ الألباني الحديث بهذه الزيادة وغيرها في ضعيف الجامع برقم (١٥٣٤).

(٣) صححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع برقم (٢٥٨١).

(٤) كلمة غير واضحة.

إسماعيل كذلك، فهو الذي جاء فيه قول الله جل وعلا: ﴿يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَى﴾ [الصافات: ١٠٢] وهذا هو الصحيح، فإن الابن الذي استسلم لأبيه، صابراً، محتسباً، مطيناً، لأبيه ومطيناً لربه جل وعلا، هو إسماعيل أبو العرب.

واليهود تزعم أن الذبيح هو إسحاق، وهذا باطل، ذلك لأن الله جل وعلا قال في سورة الصافات هذه: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِعَلَامِ حَلِيمٍ﴾ (١٠١) فلما بلغ معه السعى قال يا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَى﴾ [الصافات: ١٠٢-١٠١]، فوصف هذا الابن بأنه حليم، وهذا الوصف بالحلم في القرآن لإسماعيل عليه السلام، وأما إسحاق فإنه يوصف بأنه علیم؛ قال: ﴿فَبَشَّرْنَاهُ بِعَلَامِ حَلِيمٍ﴾ هذا من صفة إسماعيل، وهذا في هذه الآيات بعدها قال: ﴿وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقَ وَمِنْ ذُرِّيَّهُمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبِينٌ﴾ [الصافات: ١١٣] فذكر إسحاق بعد ذلك، فالصحيح أن النبي ﷺ هو ابن الذبيح عبد الله والده الأدنى، وهو ابن الذبيح إسماعيل والده الأعلى.

وأما القول بأن الذبيح إسحاق، فإن هذا باطل، وإنما دسه اليهود في المسلمين، حتى كثُر في كتب التفسير، حتى يأخذوا هذا الفخر وهو أن إسحاق عليه السلام هو الذي صبر، واحتسب واستسلم وابتلي بهذا البلاء العظيم.

قال: (والعربُ مِنْ ذُرِّيَّةِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ الْخَلِيلِ، عَلَيْهِ وَعَلَى نَبِيِّنَا أَفْضَلِ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ) الخليل هو إبراهيم كما قال جل وعلا: ﴿وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا﴾ [النساء: ١٢٥]، ووصف بالخليل إبراهيم ونبينا محمد ﷺ، فإبراهيم هو خليل الله، وموسى كليم الله، وأماماً محمد عليه الصلاة والسلام نبينا فإنه اجتمع فيه الوصفان اللذان خُصّ بهما إبراهيم وموسى، فهو خليل الله كما أن إبراهيم خليل الله، وهو كليم الله كما أن موسى كليم الله، كلّمه الله جل وعلا ليلة المراج.

قال هنا: (وله مِنَ الْعُمُرِ: ثَلَاثُ وَسِتُّونَ سَنَةً) يعني من مبدأ ميلاده إلى وفاته عليه الصلاة والسلام عمره ثلاثة وستون سنة، ولد عليه الصلاة والسلام عام الفيل، العام المعروف، وعاش أربعين سنة، ثم بعد ذلك تُبَيَّنَ وبعدها أُرسَلَ، ولما مضى عليه بعد ذلك عشر سنين عرج به كما ذكر، وبعد ذلك بثلاث سنين ترك مكة إلى المدينة مهاجرًا، فصار عمره إذن حين الهجرة ثلاثة وخمسين سنة، ومكث في المدينة عشرة أعوام وأشهر، وصار عمره ثلاثة وستين سنة عليه الصلاة والسلام.

فصل ذلك فقال: (منها أربعون قبل النبوة) النبوة تسبق الرسالة، (أربعون قبل النبوة، وثلاث وعشرون نبئاً رسولاً) قال بعض أهل العلم: أنه عليه الصلاة والسلام مكث ثلاثة وستين نبئاً، ثم عشرون سنة نبياً رسولاً، لأنه كما قال الشيخ هنا: (تُبَيَّنَ بِـ (اقرأ) وَأُرْسَلَ بِـ (المدثر))، قال: (أربعون قبل النبوة) ثم قال: (تُبَيَّنَ) وهذا لفظان مختلفان الأول النبوة، والثاني: قال: (تُبَيَّنَ)، نبي من النبوة بالهمز، وتُبَيَّنَ من النبوة، وفرق بين النبي والنبيء لغة، أما من حيث الشرع فالنبي والنبيء واحد، وهما قراءتان مشهورتان متواترتان في القرآن كلّه ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لَمْ تُحَرِّمْ مَا أَحَلَ اللَّهُ﴾ [التحريم: ١٠]، القراءة الأخرى ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لَمْ تُحَرِّمْ مَا أَحَلَ اللَّهُ﴾ [التحريم: ١٠]، والنبيء، القراءة الأخرى والنبيء ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ أَتَقِ اللَّهَ﴾ [الأحزاب: ١٠]، ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ أَتَقِ اللَّهَ﴾ [الأحزاب: ١٠]، قراءتان مشهورتان، أشهر من يقرأ النبيء نافع، النبوة من الارتفاع، كأنه صار في نبوة من المكان، يعني في مرتفع منه، وسبب هذا الارتفاع الإنباء، والنبوة من الإنباء أنباء فصار نبياً، يعني منها قال: (تُبَيَّنَ بِـ (اقرأ) هذا

من الإنباء، (نبيٌّ بـ) (اقرأ) لا يصلح؛ لأنّ نبيًّا من الارتفاع، ليس من الإنباء والإخبار والإيحاء، نبيٌّ من الارتفاع فيقال: نبوة فإذا أردت الفعل تقول نبيٌّ، أنبيٌّ لأنه من الإنباء.

فإذن نقول يأيها النبي، السلام على النبي ورحمة الله وبركاته، السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، لأنه صار مرتقاً عن غيره من أهل الأرض بما أوحى الله جل وعلا إليه، أو النبوة وهي التي هنا قال: (نبيٌّ). معنى أوحى إليه منبهأً به، نبيٌّ يأقرأ، قبل ذلك قال: (ثلاثٌ وعشرون نبياً رسولاً) يعني يريد بعضاً منها نبياً، وبعضاً منها نبياً رسولاً.

مِنْ مَعْنَا فَرْقَ بَيْنَ النَّبِيِّ وَالرَّسُولِ، وَأَنَّ النَّبِيَّ هُوَ مَنْ أُوحِيَ إِلَيْهِ بِشَرْعٍ وَلَمْ يُؤْمِرْ بِتَبْلِيغِهِ، أَوْ أَمْرٌ بِتَبْلِيغِهِ لِقَوْمٍ مُوَافِقِينَ، مَعْلُومٌ أَنَّهُ إِذَا قَلَنَا لَمْ يُؤْمِرْ بِتَبْلِيغِهِ، أَنَّهُ ذَلِكَ عَلَى سَبِيلِ الْوَجُوبِ؛ لَكِنْ قَدْ يُبَلِّغُ وَلَا يَكُونُ التَّبْلِيغُ وَاجْبًا عَلَيْهِ، فَالنَّبِيُّ هُوَ مَنْ أُوحِيَ إِلَيْهِ بِشَرْعٍ، يَعْنِي بِدِينٍ، وَأَمْرٌ بِتَبْلِيغِهِ أَوْ لَمْ يُؤْمِرْ بِتَبْلِيغِهِ. إِذَا قَلَنَا لَمْ يُؤْمِرْ بِتَبْلِيغِهِ يَعْنِي وَجُوبًا، وَقَدْ يُبَلِّغُ ذَلِكَ إِسْتِحْبَابًا، فَالنَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قَبْلَ أَنْ يُرْسَلَ بِالْمَدْثُرِ يُبَلِّغُ مَا أُوحِيَ اللَّهُ جَلْ وَعَلَا إِلَيْهِ، بِلْغَةِ خَاصَّتِهِ كَأَيِّ بَكْرٍ، وَكَخَدِيجَةَ، وَنَحْوَ ذَلِكَ. وَهَذَا التَّبْلِيغُ عَلَى التَّعْرِيفِ لَيْسَ عَلَى سَبِيلِ الْوَجُوبِ، بَلْ هَذَا مِنْ جَهَةِ الْإِسْتِحْبَابِ، لَأَنَّهُ ذَلِكَ فَتْرَةُ النَّبِيِّ، إِذَا كَانَ تَعْرِيفُ النَّبِيِّ هُوَ مَنْ أُوحِيَ إِلَيْهِ بِشَرْعٍ وَلَمْ يُؤْمِرْ بِتَبْلِيغِهِ، يَعْنِي وَجُوبًا، أَوْ أَمْرٌ بِتَبْلِيغِهِ لِقَوْمٍ مُوَافِقِينَ فَإِنَّهُ يَكُونُ تَبْلِيغَهُ فِيمَا لَوْ بَلَغَ يَكُونُ عَلَى وَجْهِ الْإِسْتِحْبَابِ، لَيْسَ عَلَى وَجْهِ الْمَطَالِبِ مِنَ اللَّهِ جَلْ وَعَلَا لَهُ بِذَلِكَ، وَقَدْ يَطَالِبُ؛ يُؤْمِرْ بِتَبْلِيغِهِ، إِذَا أَمْرٌ بِتَبْلِيغِهِ لِقَوْمٍ يَخْالِفُونَهُ، لِقَوْمٍ مُشْرِكِينَ، فَإِنَّهُ يَكُونُ ذَلِكَ الْأَمْرُ إِرْسَالًا، وَهَذَا قَالَ: (نبيٌّ بـ) (اقرأ) قال جل وعلا: بسم الله الرحمن الرحيم ﴿أَقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾ [العلق: ٠١] كما هو معروف في حديث عائشة المشهور أنها قالت - وهذا في أول الصحيح<sup>(١)</sup> -: أول ما بعث به رسول الله ﷺ من الوحي الرؤيا الصادقة فكان لا يرى رؤية إلا جاءت مثل فلق الصبح ثم حبَّ إلىه الخلاء فكان يتحنث؛ أي يتبعد الليالي ذات العدد. وساقت خبر إitanah بالوحي، ورجوعه إلى خديجة، وما حصل في ذلك. فـ(نبيٌّ بـ) (اقرأ) جاءه الوحي، فقال: «ما أنا بقارئ»، قال: اقرأ، قال: «ما أنا بقارئ» ظنَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أَنْ جَرِيلَ يَرِيدَ أَنْ يَقْرَأَ شَيْئاً مُكْتَوِيَاً، فَقَالَ: «ما أنا بقارئ»، يَعْنِي لَسْتَ مِنْ أَهْلِ الْقِرَاءَةِ، خَلَافَا لِمَا قَدْ يَظْنَ، أَوْ مَا حَمَلَ عَلَيْهِ بَعْضُهُمْ أَنْ قُولَهُ: «ما أنا بقارئ»، لَسْتَ بقارئَ يَعْنِي لَنْ أَقْرَأَ، وَلَمْ يَرْفَضْ هَذَا الْطَّلْبَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، لَكِنْ قَالَ: «ما أنا بقارئ»، يَعْنِي لَسْتَ بقارئَ، لَسْتَ مِنْ أَهْلِ الْقِرَاءَةِ، لَأَنَّهُ لَا يَقْرَأُ وَلَا يَكْتُبُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، فَقَالَ لَهُ مَرَّةً أُخْرَى: اقرأ. قَالَ: «ما أنا بقارئ»، ثُمَّ جاءَهُ فِي الْآخِيرَةِ كَكُلِّ مَرَّةٍ غَطَّهُ، ثُمَّ قَالَ: ﴿أَقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ (١) خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ (٢) اقْرَأْ وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ (٣) الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَنَ﴾ [العلق: ٤-١]، فَتَرَلَّ بِهَا رَسُولُ الله ﷺ مِنْ غَارِ حِرَاءَ الَّذِي كَانَ يَتَحَنَّثُ فِيهِ يَرْجُفُ بِهَا فَوَادُهُ، حَتَّى أَتَى خَدِيجَةَ، فَقَصَّ عَلَيْهَا الْخَبَرَ، فَقَالَتْ لَهُ: كَلا وَاللَّهِ لَا يَخْزِيكَ اللَّهُ أَبْدَا، إِنَّكَ لَتَحْمِلُ الْكُلَّ، وَتَعِينُ عَلَى نَوَائِبِ الدَّهْرِ، وَتَصِلُ الرَّحْمَنَ. أَوْ كَمَا قَالَتْ، ثُمَّ قَالَتْ لَوْرَقَةَ بْنَ نُوفَلَ مَا قَالَهُ لَهَا عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، وَقَصَّ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامَ - الخبر، فقال: هَذَا وَاللَّهِ هُوَ النَّامُوسُ الَّذِي كَانَ يَأْتِي مُوسَى. النَّامُوسُ يَعْنِي مَلْكُ الْوَحْيِ الَّذِي كَانَ يَأْتِي مُوسَى لِيَتَنَी كُنَتْ فِيهَا - يَعْنِي فِي مَكَّةَ - حِيَا، إِذَا يَخْرُجُكَ قَوْمُكَ، فَقَالَ: «أَوْ مَخْرُجُهُمْ؟» قَالَ: لَمْ يَأْتِ أَحَدٌ بِعِثْلٍ مَا جَهَتْ بِهِ إِلَّا عُودِيَ.

(١) البخاري: بدء الوحي، باب كيف كان بدء الوحي، حديث رقم (٥٣).

فما لبث ورقة أن توفي وفتر الوحي. أو كما جاء في الحديث، حديث عائشة المعروفة المخرج في الصحيحين، وهو في أوائل صحيح البخاري.

(تَبَّعَ بِـ (اقرأ)) فمكث فيها مدة، وهذه المدة فتر فيها الوحي، ثم بعد ذلك أرسل بالمدثر، أنزل الله حل وعلا عليه ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ (١) قُمْ فَأَنذِرْ﴾ [المدثر: ١-٢]، فصار الواجب هنا الإنذار، والإذن يكون كما سيأتي، يكون لقوم وقعوا في شيء ينذرون عنه، فصار هذا علامة على الرسالة، ﴿قُمْ فَأَنذِرْ﴾ أنذر من؟ جاء مبيّنا في الآية الأخرى حيث قال: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ﴾ [الشعراء: ٤٢١]، هذه كانت بداية الإرسال وببداية الإنذار عليه الصلاة والسلام. (وأَرْسَلَ بـ (المدثر)); أرسل يعني صار رسولًا بتزول أول سورة المدثر عليه.

(وبلدُه مكَّةً) هو من أهل مكة عليه الصلاة والسلام؛ فقد كان يقول في مكة: «إنك لأحب بلاد الله إلى ولو لا أن قومك أخرجوني ما خرجت منك»<sup>(١)</sup> بلده مكة، وكان عليه الصلاة والسلام يحبها، وذكر لما هاجر إلى المدينة أو قبل ذلك - وَهُمْ مِنِ الْآن - قال: «إني لأعرف حجراً بمكة ما لقيته إلا سَلَمْ عَلَيْ»<sup>(٢)</sup> كانت أحجار مكة تحبه عليه الصلاة والسلام، وهذا الحجر بخصوصه أنطقه الله للسلام عليه، عليه الصلاة والسلام قال: «إني لأعرف حجراً بمكة ما مررت عليه إلا سلم علي» يعني بتصريح السلام: السلام عليك يا رسول الله.

(وبلدُه مكَّةً) وهذه البلدة هي التي نبئ فيها، وهي التي أرسل فيها، وهي التي بها عشيرته وقبيلته وقبيلته، وبعثه الله حل وعلا ينذر ويبشر ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ (١) قُمْ فَأَنذِرْ﴾ [المدثر: ١-٢]، أوضح الشيخ هنا قال: (وبعثه الله بالنذارة عن الشرك، ويدعو إلى التوحيد)، ﴿قُمْ فَأَنذِرْ﴾ ينذر عن أي شيء؟ ينذر عن الشرك، يخوّف، الإنذار إعلام فيه تخويف عن شيء يمكن تداركه، لكن وقت تداركه يطول بخلاف الإشعار، هناك عندنا ثلاثة ألفاظ: إعلام، إنذار، إشعار: الإعلام: مجرد إيصال العلم؛ خبر.

الإنذار: إعلام فيه تخويف، وهناك فترة يمكن تصحيحها.

الإشعار: إعلام فيه تخويف، لكن مدة استدراكه قليلة كما قال الشاعر:

أنذرت عمراً وهو في مهَلٍ      قبل الصباح فقد عصى عمرو

فدل على أن الإنذار يكون بعدة مدة يمكن الاستدراك بها، ينذر عن الشرك أيضاً يخوّف من النار، يخوّف من عذاب الله، يخوّف من سخط الله كما قال حل وعلا: ﴿فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادِ وَثَمُودٍ﴾ [فصلت: ١٣] فإذا الإنذار يكون عن الشرك، وعما يكون عقاباً لأهل الشرك من أنواع العقوبات، في الدنيا بالهلاك والاستئصال، وفي الآخرة بالعذاب والنکال، (وبعثه الله بالنذارة عن الشرك، ويدعو إلى التوحيد) الإنذار والنهي عن الشرك مقدم هنا، قدمه على الدعوة إلى التوحيد، وهذا التقديم هو المفهوم من كلمة التوحيد لا إله إلا الله، وهو

(١) مستدرك الحاكم: أول كتاب المناسك، حديث رقم (١٨٢٣)، قال الحاكم: حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي في التلخيص.

(٢) مسلم: كتاب الفضائل، باب فضل نسب الرسول صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وتسليم الحجر عليه قبل النبوة، حديث رقم (٢٢٧٦). بحوجه.

المفهوم من قوله تعالى: **﴿قُمْ فَاندِرْ﴾**، **﴿وَرَبَّكَ فَكَبِرْ﴾** يعني أندر عن الشرك، **﴿وَرَبَّكَ فَكَبِرْ﴾** كما سيأتي معناه، أن معناه عظمته بالتوحيد، فإذا قال: **«بالنَّذَارَةِ عَنِ الشَّرْكِ، وَيَدْعُونَ إِلَى التَّوْحِيدِ»** هو معنى (لا إله إلا الله)، ذكر العلماء أن ثم مناسبة لها هنا وهي أن الإنذار عن الشرك هذا فيه تخلية، والدعوة إلى التوحيد تخلية، ومن القواعد المقررة أن **التَّخْلِيَةَ تَسْبِقُ التَّحْلِيَةَ**، لهذا النهي عن الشرك والإذار عن الشرك إخراج لكل ما يتعلق به القلب؛ لأنه قال لا يتعلق القلب بأي أحد من هذه الآلهة، ثم إذا خلا القلب من التعلق بأحد، أمره بأن يتصل بالله جل وعلا وحده دون ما سواه.

قال هنا: **(والدليل قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الْمُدَثَّر﴾)** المدثر هو المتغطي؛ المدثر باغطيته وأكسيته وملابسها أو نحو ذلك.

قال: **﴿قُمْ فَاندِرْ﴾** هذا للوجوب، قال الشيخ رحمه الله (ومعنى **﴿قُمْ فَاندِرْ﴾** يُنذر عن الشرك ويُدعى إلى التوحيد، **﴿وَرَبَّكَ فَكَبِرْ﴾** أي: عظمه بالتوحيد) يعني أن قوله تعالى: **﴿وَرَبَّكَ فَكَبِرْ﴾** معناه خص<sup>(١)</sup> ربك بالتكبير، لأنه قدم المفعول؛ أصل الكلام: كبر ربك. فقد المفعول على العامل فيه وهو الفعل، فدل على الاختصاص، فقال: **﴿وَرَبَّكَ فَكَبِرْ﴾** قال الشيخ معنى **﴿وَرَبَّكَ فَكَبِرْ﴾** أي عظمته بالتوحيد، وهذه لاشك من الشيخ رحمه الله تعالى من العلم الغزير العظيم الذي يحتاج إلى إيضاح وبسط.

ذلك أن التكبير جاء في القرآن وله خمسة موارد:

١ - فتكبير الله جل وعلا يكون في ربوبيته، يعني اعتقاد أنه أكبر من كل شيء يُرى أو يُتوهم أو يتصور أنه موجود، هو أكبر من كل شيء في ربوبيته، في ملكه، في تصريفه لأمره، في خلقه، في رزقه، في إحيائه، في إماتته، إلى آخر معانى الربوبية لهذا الأول، قال جل وعلا: **﴿وَكَبَرُهُ تَكْبِيرًا﴾** [الإسراء: ١١١]، الله أكبر يشمل هذا المعنى، ويشمل غيره من معانى التكبير التي ستأتي.

إذن قوله هنا **﴿وَرَبَّكَ فَكَبِرْ﴾** يدخل فيه أولاً اعتقاد أن الله جل وعلا أكبر من كل شيء في مقتضيات ربوبيته.

٢ - الثاني أن الله جل وعلا أكبر من كل شيء في استحقاقه الإلهية والعبادة وحده دونما سواه، فإن العبادة صُرِفت لغير الله، وهو جل وعلا أكبر وأعظم وأجل من كل هذه الآلهة التي صُرِفت لها أنواع من العبادة، فالتكبير يرجع إلى الربوبية وهو الأول، وهذا التكبير يرجع إلى استحقاقه للإلهية.

٣ - وتكبير وهو الثالث اعتقاد - كما قال: **﴿وَرَبَّكَ فَكَبِرْ﴾** - أن ربك أكبر من كل شيء في أسمائه وصفاته، فإنه في أسمائه أكبر من كل ذوي الأسماء، الأشياء لها أسماء، لكن أسماء الله جل وعلا أكبر من ذلك، أكبر يرجع الكبير هنا لأي شيء؟ لما فيها من الحسن، والبهاء، والعظمة، والجلال، والجمال ونحو ذلك، وكذلك في الصفات، فصفاته علا، كما قال جل وعلا **﴿وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَى فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾** [الروم: ٢٧]، وقال جل وعلا: **﴿وَلَلَّهِ الْمَثَلُ الْأَعْلَى﴾** [النحل: ٦٠] يعني له الاسم الأعلى، وله النعت الأعلى، وقال جل وعلا **﴿وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ﴾** [الإخلاص: ٤]، وقال جل وعلا: **﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا﴾** [مريم: ٦٥]، ونحو ذلك، فهو جل وعلا أكبر من كل شيء في أسمائه وصفاته.

<sup>(١)</sup> انتهى الشريط الخامس.

٤- كذلك قوله: ﴿وَرَبَّكَ فَكَبَر﴾ يعني في قضايه وقدره الكوني، فالله جل وعلا في قضايه وقدره الكوني أكبر؛ يعني أن قضايه وقدره له فيه الحكمة البالغة، وأما ما يقضيه ويقدّره العباد لأنفسهم، يقدر الأمر بنفسه، ويفعل الأمر لنفسه، فإن هذا يناسب نقص العبد، والله جل وعلا في قضايه وقدره بما يحدّثه في كونه فهو أكبر.

٥- الأخير تكبير الله جل وعلا في شرعه وأمره.

قال: ﴿وَرَبَّكَ فَكَبَر﴾ تدخل فيها هذه الخمسة، الأخير يعني اعتقاد الله جل وعلا أكبر فيما أمر به ونهى، وفيما أنزله من هذا القرآن العظيم، أكبر وأعظم من كلّ ما يشرعه العباد، أو يحكم به العباد، أو يأمر العباد به وينهون عنه، ولهذا صارت هذه الكلمة (الله أكبر) من شعارات المسلمين العظيمة، يدخلون في الصلاة بها، ويرددونها في الصلاة، وهي من الأوامر الأولى التي جاءت للنبي عليه الصلاة والسلام، قال تعالى له: ﴿وَرَبَّكَ فَكَبَر﴾.

إذا لاحظت هذه المعاني الخمسة، وكل واحدة منها لها أدلة كثيرة من القرآن، تدبر وأنت تقرأ القرآن، الآيات التي فيها ذكر تكبير الله تجد أن بعضها فيه ذكر الربوبية، وبعض الآيات فيه ذكر الألوهية، وبعضها فيه ذكر الأسماء والصفات، وبعضها فيه ذكر قضاء الله الكوني؛ أفعال الله جل وعلا، وبعضها فيه شرع الله جل وعلا، إذا اجتمعت هذه الخمس رأيت أن هذا التفسير من أحسن وأعظم ما يكون.

قال: ﴿وَرَبَّكَ فَكَبَر﴾ أي: عَظِمَةٌ بِالْتَّوْحِيدِ إذا اجتمعت هذه الخمس في الفهم، قال: ﴿وَرَبَّكَ فَكَبَر﴾ أي: عَظِمَةٌ بِالْتَّوْحِيدِ لأن معنى التكبير هي معانٍ التعظيم، وتلك المتعلقات هي التوحيد بأنواعه، فصار تفسير الشيخ هنا بقوله: ﴿وَرَبَّكَ فَكَبَر﴾ أي: عَظِمَةٌ بِالْتَّوْحِيدِ وهو من التفاسير المنقولة عن السلف، أنه صار هنـا اختيارة مناسباً ملائماً واضح الدلالة.

قال بعدها: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَر﴾ أي: طَهُرْ أَعْمَالَكَ عَنِ الشُّرُكِ، فسرّ الشياب بالعمل، التوب أصله في اللغة ما يُشوب إلى صاحبه، يعني ما يرجع إلى صاحبه، سمي اللباس -سواء كان قميصاً أو إزاراً أو كان سراويلًا، أو نحو ذلك، أو كانت عمامة-، يسمى ثوباً، لأنه يرجع إلى صاحبه في التباسه به حال لُبْسِهِ، هذا أصل التوب، ولهذا يقال للعمل أيضاً ثوب، وتجمع على ثياب، باعتبار أنه يرجع إلى صاحبه، لهذا فسرّ قوله تعالى هنا: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَر﴾ أي: طَهُرْ أَعْمَالَكَ فسرّ الشياب بالأعمال، لأنها راجعة إلى صاحبها باعتبار أصلها اللغوي، أو يقال: إن العمل مشبه بالثوب للازمته لصاحبه، فالثوب يلازم لابسه، والعمل كذلك يلازم عامله، كما قال جل وعلا: ﴿وَكُلْ إِنْسَانٌ أَلْزَمَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنْقِهِ﴾ [الإسراء: ١٣]، الطائر هو ما يطير منه من العمل من خير أو شر، ألزم به، صار ملازماً له كملازمة ثوبه له.

هنا اختار الشيخ أحد التفسيرين المنقولين عن السلف، وهو أن معنى ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَر﴾ أي: طَهُرْ أَعْمَالَكَ عَنِ الشُّرُكِ، وفسّرت بـ: طهر ثيابك من النجاسات، ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَر﴾ هذا التفسير الأعمّ أنسابها هنا، لأنها يناسب ما قبله وما بعده، فإن ما قبله فيه الإنذار وتعظيم الله بالتوحيد، وما بعده فيه ترك للرجز وحر لالأصنام والبراءة منها، بقي قوله: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَر﴾ فاتساق الكلام وكونه جميـعاً مترابط يقضي بأن يختار تفسير الشياب بالأعمال، لأن ما قبله ﴿قُمْ فَانْذِرْ﴾ لينذر عن الشرك ويدعو إلى التوحيد، ﴿وَرَبَّكَ فَكَبَر﴾ يعني وعظمه بالتوحيد، ﴿وَثِيَابَكَ فَطَهَر﴾، ثم قال: ﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجُر﴾ التي هي الأصنام والأوثان، أتركها وتبرأ منها، صار الجميع في البراءة من الشرك، والبعد عن

الشرك، والنهي عنه، والدعوة والالتزام بالتوحيد، بقي قوله: ﴿وَثِيَابُكَ فَطَهَرْ﴾ لها تفسيران؛ تفسير للثياب بالثياب المعروفة؛ ثيابك تطهرها من النجاسة، أو ثيابك التي هي الأعمال، طهرها من الشرك، فصار الأنسب للسياق أن يفسر ﴿وَثِيَابُكَ فَطَهَرْ﴾ بتطهير أعمالك من الشرك.

وهذا مما يعني به المحققون من المفسرين، أنهم يختارون في التفسير التفسير الذي يناسب السياق، يناسب ما بعده وما قبله، ولللغة لها محامل كثيرة، ولهذا اختلف السلف في تفسيراتهم.

قال: ﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ﴾ الرُّجْزُ: الأصنام، وهجرُها ترکُها وأهلها، والبراءة منها وأهلها) يعني ترك الأصنام، وترك أهلها، والبراءة من الأصنام، والبراءة من أهلها، قال: ﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ﴾ الرُّجْز: اسم عام لما يعبد من دون الله، قد يكون صنماً، وقد يكون وثنًا، قال لهنَا: (الرُّجْزُ: الأصنام) يعني قوله: ﴿وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ﴾ أي الأصنام أُثرٍ، ويلزم من ذلك أن يترك أهلها ويترأ منها ومن أهلها، (الرُّجْزُ: الأصنام) الأصنام: جمع صنم، والصنم اسم لما عبد من دون الله، مما كان على هيئة صورة، عند كثير من العلماء، يعني الصنم يكون مصور على هيئة صورة؛ صورة كوكب، أو صورة جنى، أو صورة شجرة، أو صورة آدمي، أو صورة نبي، أو صورة صالح، أو طالع، أو صورة حيوان، أن يكون على هيئة صورة، فإذا كان هناك شيء مصنوع على هيئة صورة -إما صورة كوكب، أو صورة مما هو على الأرض مما يعبد من دون الله- صار صنماً، فإن كان ما يعبد من دون الله ليس على هيئة صورة صار اسمه الوثن لهذا قال عليه الصلاة والسلام: «اللهم لا تجعل قبري وثنا يعبد»<sup>(١)</sup> لا يصلح صنماً يعبد، لأن القبر لا يكون على هيئة مصورة، قال: ((وثنا يعبد)) لأن الوثن اسم لما يعبد من دون الله على هيئة صورة، أو على غير هيئة صورة، الوثن: اسم لما يعبد من دون الله إذا لم يكن مصورة على هيئة صورة.

قال بعض أهل العلم: الوثن قد يكون أيضاً على هيئة صورة، فيكون الصنم ما له صورة، والوثن: يشمل ما كان له صورة وما لم يكن له صورة. وهذا هو القول الثاني، فيكون كل صنم وثنا، وليس كل وثن صنماً، وأخذوا هذا من قوله تعالى في سورة العنكبوت، قال جل وعلا مخبراً عن قول إبراهيم لقومه: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أُوْتَانَى وَتَخْلُقُونَ إِفْكَارًا﴾ [العنكبوت: ١٧]، فحصر فقال: ﴿إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أُوْتَانَى﴾ قد بين الله جل وعلا في آيات أخرى أن إبراهيم سألهم عن عبادتهم قال: ﴿مَا تَعْبُدُونَ﴾ [الشعراء: ٧٠]، قالوا: ﴿فَالْوَالِهُمْ أَصْنَاماً فَظَلَلُ لَهَا عَاكِفِينَ﴾ [الشعراء: ٧١]، صار الوثن يشمل الصنم وغير الصنم.

فهذا القول أدق وهو الذي اختاره أن الوثن يشمل الصنم وغير الصنم، يعني ما له صورة مما عبد من دون الله وما ليس له صورة، وأما الصنم فهو في الغالب ما كان على هيئة صورة.

قال: (والرُّجْزُ: الأصنام) ومعلوم أنه إذا نهوا عن عبادة الأصنام، فإنه بذلك ينهاهم عن عبادة الأواثان، لأن العلة فيهما واحدة، وهي عبادة غير الله جل وعلا، وهجرها تركها وأهلها، والبراءة منها وأهلها.

(١) الموطأ: كتاب قصر الصلاة في السفر، باب جامع الصلاة، حديث رقم (٤١٦)، وهو مرسل.

مسند أحمد (تحقيق أحمد شاكر) حديث رقم (٧٣٥٢)، قال أحمد شاكر: إسناده حسن.

قال: **(أخذ على هذا عشر سنين يدعوا إلى التوحيد)** يعني بذلك أنه مكت عليه الصلاة والسلام عشر سنين يدعوه، ويذعن عشيرته الأقربين وحوبا لقوله تعالى: **﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِين﴾** [الشعراء: ٤٢]، يدعوا إلى التوحيد قبل أن تزول الفرائض، لم تزل فريضة الصلاة على هذا النحو، ولا فريضة الزكاة على هذا النحو، ولا سائر التشريعات على هذا النحو، لم تحرم الخمر، ولم يحرم الزنا، ولم يحرم الربا في تلك المدة، وهذا معنى قوله: **(أخذ على هذا)** يعني على الدعوة إلى التوحيد والنهي عن الشرك، **(أخذ على هذا)** على الإنذار عن الشرك، والدعوة إلى التوحيد، أخذ عشر سنين يدعوا إلى التوحيد، ما كان يدعوا فيها إلى الأعمال، لا إلى الصلاة ولا إلى الزكاة مع أنه كان له صلاة في ذلك.

قال كثير من أهل العلم: كانت الصلاة المفروضة في العشر سنين تلك صلاتين في اليوم والليلة، أحدها في إقبال النهار، والأخرى في إقبال الليل، يعني أحدها الفجر، والثانية المغرب، وحملوا عليه قوله تعالى في سورة طه: **﴿وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا﴾** [طه: ١٣٠]، كذلك قوله في سورة ق **﴿وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الغُرُوبِ﴾** [ق: ٣٩]، ونحو ذلك من الآيات، أما الصلوات الخمس فلم تفرض إلا بعد ذلك.

قال: **(وبعد العشر عرج به إلى السماء)** كانت الصلاة ركعتين، أول النهار وآخره، على قول كثير من العلماء، قال: **(وبعد العشر عرج به إلى السماء)** المعراج معناه الصعود، **(عرج به إلى السماء)** يعني صعد به إلى السماء، ومن أسماء السُّلُّمِ والمِرْقَاتِ التي يُرتفق إليها: المعراج، فمعنى المعراج السُّلُّمُ الذي يُصعد عليه، **(عرج به)** أي صعد به، (ليلة المعراج) يعني الليلة التي صعد النبي ﷺ فيها على المعراج يعني على السُّلُّمِ، تسمية الليلة بوسيلة الصعود وهو المعراج، عليه الصلاة والسلام أسرى به تلك الليلة من مكة إلى بيت المقدس، وبعد ذلك **(عرج به)**، الدابة رُبِّطَتْ عند بيت المقدس، ثم أخذته جبريل وعَرَجَ به بالسلالم الخاص الذي يصعد عليه - إلى السماء، **(إلى السماء)** المقصود به جنس السماء، يعني السموات - حتى ارتفع في مستوى يسمع فيه **[صريف الأقلام]**<sup>(١)</sup> عليه الصلاة والسلام، حتى إنه قرب من ربِّه جل وعلا، وكلمه ربِّه جل وعلا بدون واسطة، رأى عليه الصلاة والسلام تلك الليلة نور الله جل وعلا، ورأى الحجاب الذي احتجب الله جل وعلا به عن خلقه فلا يروننه، كما جاء في الحديث الصحيح أنَّ النبي ﷺ سُئل هل رأيت ربِّك؟ - يعني ليلة المعراج - فقال: «رأيت نوراً». وفي رواية أخرى قال: «نورٌ أَنَّى أَرَاهُ»<sup>(٢)</sup>. يعني ثم نور فكيف أراه؟

وهذا من الفضل العظيم له عليه الصلاة والسلام؛ أنه ارتفع من الأرض إلى ما بعد السماء السابعة، ورأى الجنة، ورأى النار، في ليلة واحدة، ورجع، والسماء الواحدة لا يقطعها القاطع إلا بمسيرة خمسة عشر سنة، وما بين السماء والسماء لا يقطعها القاطع إلا بمسيرة خمسة عشر سنة، وهكذا حتى تصل إلى السماء السابعة، ثم بعد ذلك الكرسي إلى

(١) لعله قال كما أثبتت والله أعلم.

(٢) مسلم: كتاب الإيمان، باب في قوله عليه السلام: ((نور أَنَّى أَرَاهُ)), وفي قوله: ((رأيت نوراً)). حديث رقم (١٧٨).

آخره<sup>(١)</sup>، وهو عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لا شك أن المراجح له عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ مما يدل على عظم قدره عند ربه جل وعلا، لهذا قال تعالى في الإسراء وهو من العجب بما كان ﴿سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى﴾ [الإسراء: ١]، يعني في بعض الليل من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى ثم رجع، هذا من مكة إلى بيت المقدس محل عجب عند العرب ولا شك أنه محل عجب، حيث ما كان عندهم من المركوبات، فكيف من بيت المقدس إلى ما بعد السماء السابعة، ثم يرجع إلى بيت المقدس، ثم يرجع من بيت المقدس إلى مكة، وفراشه لم يبرد بعد، هذا لا شك أنه مما أكَرمَ اللهُ جل وعلا به نبيه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ.

قال: (وَفُرِضَتْ عَلَيْهِ الصلواتُ الْخَمْسُ) يعني على هذا التحويل، بعد أن فرضت عليه خمس صلوات وأصبح صباحه في مكة، نزل عليه جبريل يعلمه أوقات الصلوات وأنواعها.

قال: (وَصَلَّى فِي مَكَّةَ ثَلَاثَ سَنِينَ، وَبَعْدَهَا أُمِرَّ بِالْهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ) يعني صلى السنة العاشرة، الحادية عشر، الثانية عشر، منبعثة، ثم بعد ذلك أُمِرَّ بِالْهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ.

وعلى هذا نقف، أسأل الله أن ينفعني وإياكم، وصَلَّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدَ.



<sup>(١)</sup> لعله سبق لسان لأنه قال في شرح الباب الأخير من كتاب التوحيد: فالأرض التي أنت فيها، وأنت فيها في نقطة صغيرة صغيرة، هي بالنسبة إلى السماء هذا وصفها، والأرض والسموات بالنسبة للكرسى هذا وصفه، والكرسي أيضا فوقه ماء، وفوق ذلك العرش؛ عرش الرحمن جل وعلا.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

[المتن]

وصلَى في مكةَ ثلَاثَ سِنِينَ، وبعْدَهَا أُمِرَ بالهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ.  
 والهِجْرَةُ: الانتِقالُ مِنْ بَلَدِ الشَّرِكِ إِلَى بَلَدِ الإِسْلَامِ، وَالهِجْرَةُ فَرِيقَةٌ عَلَى هَذِهِ الْأُمَّةِ مِنْ بَلَدِ الشَّرِكِ إِلَى بَلَدِ الإِسْلَامِ، وَهِيَ بَاقِيَةٌ إِلَى أَنْ تَقُومَ السَّاعَةُ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَا كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتَهاجِرُوا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَا وَاهِمُ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ (٩٧) إِلَّا الْمُسْتَضْعِفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْأُلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا (٩٨) فَأُولَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَنْهُمْ غَفُورًا﴿ [النساء: ٩٧-٩٩] ، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يَا عِبَادِي الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّايَ فَاعْبُدُونِ﴾ [العنكبوت: ٥٦] ، قَالَ الْبَغْوَيُ رَحْمَهُ اللَّهُ: سببُ نزولِ هَذِهِ الْآيَةِ فِي الْمُسْلِمِينَ الَّذِينَ عَكَّةً لَمْ يَهاجِرُوا؛ نَادَاهُمُ اللَّهُ بِاسْمِ الإِيمَانِ.

وَالدَّلِيلُ عَلَى الْهِجْرَةِ مِنَ السُّنَّةِ قَوْلُهُ ﷺ: «لَا تَنْقِطِعُ الْهِجْرَةُ حَتَّى تَنْقِطِعَ التَّوْبَةُ وَلَا تَنْقِطِعُ التَّوْبَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»<sup>(١)</sup>.

[الشرح]

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، اللهم إنا نسألوك علما نافعا و عملا صالحا، ودعاء مسموعا، وقلبا خاشعا.

أما بعد:

قال الإمام رحمه الله تعالى: (وصلَى في مكةَ ثلَاثَ سِنِينَ، وبعْدَهَا أُمِرَ بالهِجْرَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ). صَلَى في مكةَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ ثلَاثَ سِنِينَ، يَعْنِي بَعْدَ أَنْ فَرَضَتْ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ، صَلَى الصلواتِ الْخَمْسَ عَلَى هَذَا النَّحْوِ الَّذِي نَصَّلِيهِ، قَدْ حَدَّثَ صَفَاتَهَا، أَرْكَانَهَا، وَاجْبَاهَا، وَأوقَاتَ الصلواتِ بَيْنَتْ، جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ حَبْرِيلَ وَبَيْنَ لَهُ أوقَاتَ الصلواتِ.

بعد ثلَاثَ سِنِينَ مِنْ فَرْضِ الصَّلَاةِ هاجرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِلَى الْمَدِينَةِ، بَعْدَ أَنْ أُمِرَ بِذَلِكِ وَبَعْدَ هِجْرَتِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِلَى الْمَدِينَةِ ابْتَداً التَّارِيخُ الْمُجْرِيُّ كَمَا هُوَ مُعْرُوفٌ، لَمَّا أَتَى إِلَى هَذَا الْمَوْضِعِ، فَسَرَّ الْهِجْرَةُ فَقَالَ: (وَالْهِجْرَةُ: الْاِنْتِقَالُ مِنْ بَلَدِ الشَّرِكِ إِلَى بَلَدِ الإِسْلَامِ) هَذَا تَعْرِيفُهَا الْاِصطَلَاحِيُّ.  
 والهِجْرَةُ فِي الْلُّغَةِ: التَّرَكُ.

وَفِي الشَّرْعِ تَرَكَ مَا لَا يُحِبِّهُ اللَّهُ وَيُرْضِاهُ إِلَى مَا يُحِبِّهُ وَيُرْضِاهُ، وَيَدْخُلُ فِي هَذَا الْمَعْنَى الشَّرِعيِّ هِجْرَةُ الشَّرِكِ، يَدْخُلُ فِيهِ تَرَكُ مُحْبَةِ غَيْرِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ، يَدْخُلُ فِيهِ تَرَكُ بَلَدِ الْكُفَّرِ، لَأَنَّ الْمَقْامَ فِيهَا لَا يُرْضِاهُ اللَّهُ جَلَّ وَعَلَا وَلَا يُحِبِّهُ.

(١) سنن أبي داود: كتاب الجهاد، باب في الهجرة هل انقطعت، حديث رقم (٢٤٧٩). قال الشيخ الألباني: صحيح.

أما في الاصطلاح قال: **(الهجرة: الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام)**; الانتقال يعني ترك بلد الشرك والذهاب إلى بلد الإسلام، وسبب الهجرة يعني سبب إيجاب الهجرة، أو سبب مشروعية الهجرة أن المؤمن يجب عليه أن يُظهر دينه، معتبراً بذلك، مبيناً للناس، مخبراً أنه يشهد شهادة الحق؛ لأنّ الشهادة لله بالتوحيد ولنبيه بالرسالة فيها إخبار الغير، وهذا الإخبار يكون بالقول والعمل، وإظهار الدين به يمكن إخبار الغير عن مضمون الشهادة ومعنى الشهادة، فلهذا كانت الهجرة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام واجبة إذا لم يستطع المسلم إظهار دينه، لأنّ إظهار الدين واجب في الأرض، وواجب على المسلم أن يُظهر دينه، وأن لا يستخفى بدينه، فإذا كان إظهاره لدینه غير ممكن في دارِ وجوب عليه أن يتركها، يعني وجوب عليه أن يهاجر.

**قال: (الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام).**

بلد الشرك: هي كلّ بلد يظهر فيها الشرك ويكون غالباً؛ إذا ظهر الشرك في بلد وصار غالباً كثيراً أكثر من غيره، صارت تسمى بلد شرك، سواء كان هذا الشرك في الريبوية، أو كان في الإلهية، أو كان في مقتضيات الإلهية من الطاعة والتحكيم ونحوها.

**بلد الشرك هي البلد التي يظهر فيه الشرك ويكون غالباً.<sup>(١)</sup>**

هذا معنى ما قرره الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله حينما سُئل عن دار الكفر ما هي؟ قال: دار الكفر هي الدار التي يظهر فيها الكفر ويكون غالباً.

(١) جاء في الدرر السننية في الأحجية النجدية جمع ابن القاسم (٩/٢٥٤-٢٥٥) ما نصه:

سئل الشيخ عبد الرحمن بن حسن: إذا كان في البلدة وثن يدعى من دون الله، ولم ينكر، هل يقال: هذه بلدة كفر؟ أو بلدة إسلام؟ فأجاب: لا ينبغي الجزم بأحد الأمرين، لاحتمال أن يكون في البلد جماعة على الإسلام مظہرین ذلك، فإن هذه الدعوة التي ظهرت بنجد، ومكنتها الله بالجزيرة، قد قبلها أنس، كما بلغنا عن الأفغان، والصومال، أن في كل منها طائفة تدين بالتوحيد، وتظهره، وقد يكون غيرهم كذلك، لأن هذه الدعوة قد شاعت في كل بلاد، وقرروا مصنفات شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى، فيما أحاب من عارضه، وقد بلغنا من ذلك عن بعض أهل الأقاليم، ما يوجب التوقف.

وأجاب الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبا بطين، رحمه الله: البلدة التي فيها شيء من مشاهد الشرك، والشرك فيها ظاهر، مع كونهم يشهدون أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، مع عدم القيام بحقيقة، ويؤذنون، ويصلون الجمعة والجماعة، مع التقصير في ذلك، هل تسمى دار كفر، أو دار إسلام؟

فهذه المسألة: يؤخذ جوابها بما ذكره الفقهاء، في بلدة كل أهلها يهود، أو نصارى، أو هم إذا بذلوا الجزية، صارت بلادهم بلا إسلام؛ وتسمى دار إسلام، فإذا كان أهل بلدة نصارى، يقولون في المسيح أنه الله، أو ابن الله، أو ثالث ثلاثة، أو هم إذا بذلوا الجزية سميت بلادهم بلا إسلام، فبالأولى فيما أرى: أن البلاد التي سألت عنها، ذكرتم حال أهلها، أولى بهذا الاسم، ومع هذا يقاتلون لإزالة مشاهد الشرك، والإقرار بالتوحيد والعمل به.

بل لو أن طائفة امتنعت من شريعة من شرائع الإسلام، قوتلوا وإن لم يكونوا كفاراً ولا مشركيًّا، ودارهم دار إسلام؛ قال الشيخ تقى الدين: أجمع العلماء على أن كل طائفة امتنعت من شريعة من شرائع الإسلام الظاهرة، تقاتل حتى يكون الدين كله لله، كالمحاربين، وأولى؛ انتهى. وما ذكرناه عن العلماء من أنهم يسمون البلدة التي أهلها يهود، أو نصارى، دار إسلام، يذكرون ذلك في باب القبط وغيره.

إذن إذا ظهر الشرك في بلدة وصار ظهوره غالباً، معنى ذلك أن يكون منتشرًا ظاهراً بينا غالباً الخير، فإن هذه الدار تسمى بلد شرك، لهذا باعتبار ما وقع وهو الشرك.

أما باعتبار أهل الدار فهذه مسألة فيها خلاف بين أهل العلم أن يُنظر في تسمية الدار بدار إسلام ودار شرك إلى أهلها؟ وقد سئل شيخ الإسلام رحمه الله عن بلد ظهر فيها أحكام الكفر، وتظهر فيها أحكام الإسلام، فقال هذه الدار لا يحكم عليها أنها دار كفر، ولا أنها دار إسلام، بل يعامل المسلم فيها بحسبه، ويعامل فيها الكافر بحسبه.

وقال بعض العلماء: الدار إذا ظهر فيها الأذان وسمع [وقت من] أوقات الصلوات فإنها دار إسلام، لأن النبي عليه الصلاة والسلام كان إذا أراد أن يغزو قوماً أن يصيّبهم، قال لمن معه: «انتظروا» فإن سمع أذاناً كفراً، وإن لم يسمع أذاناً قاتل.

وهذا فيه نظر، لأن الحديث على أصله، وهو أن العرب حينما يعلون الأذان، معنى ذلك أنهم يقررون ويشهدون شهادة الحق لأنهم يعلمون معنى ذلك، فهم يؤدون حقوق التوحيد الذي اشتمل عليه الأذان، فإذا شهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ورفعوا الأذان بالصلاحة، معنى ذلك أنهم انسلخوا من الشرك وتبذروا منه، وأقاموا الصلاة، وقد قال جل وعلا: ﴿فَإِنْ تَأْبُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكَةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ﴾ [التوبه: ١١]، ﴿فَإِنْ تَأْبُوا﴾ من الشرك، ﴿وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكَةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ﴾، ذلك لأنّ العرب كانوا يعلمون معنى التوحيد، فإذا دخلوا في الإسلام وشهدوا أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، دل ذلك على أنهم يعملون بمقتضى ذلك، أما في هذه الأزمنة المتأخرة فإن كثيرين من المسلمين، يقولون: لا إله إلا الله، محمد رسول الله. ولا يعلمون معناها، ولا يعملون بمقتضاه؛ بل تجد الشرك فاشيا فيهم.

ولهذا نقول: إن هذا القيد أو هذا التعريف وهو أن دار الإسلام هي الدار التي يظهر فيها الأذان بالصلوات، أنه في هذه الأزمنة المتأخرة أنه لا يصح أن يكون قياداً، والدليل على أصله؛ وهو أن العرب كانوا ينسليخون من الشرك، ويتبرؤون منه ومن أهله، ويقبلون على التوحيد، ويعملون بمقتضى الشهادتين، بخلاف أهل هذه الأزمان المتأخرة.

والظاهر هو الأول في تسمية الدار، ولا يلزم من كون دارِ شرك أو دار إسلام أن يكون هذا حكم على الأفراد الذين في داخل الدار، بل قلنا: إن الحكم عليها بأنها دار كفر، أو دار شرك هذا في الأغلب بظهور الشرك والكفر، ومن فيها يعامل كلّ بحسبه، خاصة في هذا الزمن، لأن ظهور الكفر، وظهور الشرك بكثير من الديار، ليس من واقع اختيار أهل تلك الديار؛ بل هو ربّما كان عن طريق تسلط إما الطرق الصوفية مثلاً، أو عن تسلط الحكومات، أو نحو ذلك، كما هو مشاهد معروف.

لهذا نقول: إن اسم الدار على نحو ما بينت، أما أهلها فيختلف الحال.  
قال: (والهجرة: الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام) الهجرة من حيث مكانتها تنقسم: إلى هجرة عامة وهجرة خاصة.

**الهجرة العامة:** هي التي عرّفها الشيخ هنا ترك بلد الشرك إلى بلد الإسلام، الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، بلد الشرك أي بلد إلى أن تطلع الشمس من مغربها، أي بلد ظهر فيها الشرك، وظهر فيها أحكام الشرك، وكان ذلك غالباً، فإن الهجرة منها تسمى هجرة، وهذه الهجرة عامة، من حيث المكان يمكن أن تكون متعلقة بأي بلد.

**أما الهجرة الخاصة:** فهي الهجرة من مكة إلى المدينة، ومكة لما تركها النبي عليه الصلاة والسلام تركها وهي دار شرك، وذهب إلى المدينة، لأنه فشا فيها الإسلام فصار كل بيت من بيوت المدينة دخل فيه الإسلام، فصارت دار إسلام، فانتقل من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، هاجر هجرة خاصة، وهذه الهجرة الخاصة هي التي جاء فيها قوله عليه الصلاة والسلام: «لا هجرة بعد الفتح؛ بل جهاد ونية»<sup>(١)</sup> كما ثبت في الصحيح، فقوله: ((لا هجرة بعد الفتح)) يعني لا هجرة من مكة، الهجرة الخاصة هذه من مكة إلى المدينة.

أما الهجرة العامة - الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام - فهي باقية إلى طلوع الشّمس من مغربها؛ إلى قيام الساعة، إذا وجد بلد شرك، ووجد بلد إسلام، توجب الهجرة، هذا من حيث المكان.

ومن حيث الحكم، فإن الهجرة تارة تكون واجبة، وتارة تكون مستحبة؛ تكون الهجرة واجبة، يعني من بلد الشرك إلى بلد الإسلام:

تكون واجبة: إذا لم يكن للمسلم المقيم بدار الشرك أن يظهر دينه، إذا ما استطاع أن يظهر التوحيد، ويظهر مقتضيات دينه، والصلوة وإتباع السنة، كل بلد بحسبه؛ بحسب ما فيه من الشرك، يظهر ما يخالف فيه هذا البلد، ويكون متميزاً فيهم، إذا لم يستطع ذلك، فإن الهجرة تكون واجبة عليه، وعليه حمل قوله تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِمِي أَنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَا كُنْتُمْ كَانُوا كُنَّا مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ» [النساء: ٩٧]، يعني لم نستطع إظهار الدين، الاستضعف هنا يعني عدم استطاعة إظهار الدين «فَالَّذِينَ تَكُونُ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتَهَا جِرِروا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا» [النساء: ٩٧]، فدلّ هذا على أنها واجبة، لأنه توعدنا عليهم بجهنم، فمعنى هذا أن ترك الهجرة إذ لم يستطع إظهار الدين أنه حرم، وأن الهجرة واجبة.

**القسم الثاني المستحب:** وتكون الهجرة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام مستحبة، إذا كان المؤمن في دار الشرك يستطيع أن يظهر دينه، تكون مستحبة، وذلك لأنّ الأصل الأول من الهجرة أن يتمثل المؤمن من إظهار دينه، وأن يعبد الله جل وعلا على عزة، قد قال جل وعلا: «يَا عِبَادِي الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فِيَّا يَأْتِيَ فَاعْبُدُونِ» [العنكبوت: ٥٦]، نزلت في من ترك الهجرة، وناداهم باسم الإيمان.

هذه الأحكام متعلقة بالهجرة من دار الكفر والشرك إلى دار الإسلام.

وهناك هجرة أخرى من دار يكثر فيها المعاصي والبدع إلى دار ليس فيها معاصٍ وبدع أو تقل فيها المعاصي والبدع، وهذه ذكر الفقهاء - فقهاء الحنابلة رحمهم الله - ذكروا أنها مستحبة، وأن البلد إذا كثُر فيها الكبائر والمعاصي، فإنه

(١) مسلم: كتاب الإمامرة، باب المبایعة بعد فتح مكة على الإسلام والجهاد والخير وبيان معنى ((لا هجرة بعد الفتح)), حديث رقم (١٨٦٤).

يستحب له أن يتركها إلى دار يقل فيها ذلك أو ليس فيها شيء من ذلك، لأن بقاءه على تلك الحال مع أولئك، يكون مع المتوعدين بنوع من العذاب الذي يحيط بأهل القرى الذين ظلموا.

وقد هاجر جمّع من أهل العلم من بغداد لما علا فيها صوت المعتزلة وصوت أهل البدع، وكثُرت فيها المعاصي والزنا وشرب الخمر، تركوها إلى بلد آخر، وبعض أهل العلم بقي لكي يكون قائماً بحق الله؛ بالدعوة وبيان العلم وبالإنكار وبنحو ذلك.

أيضاً كثيرون من العلماء تركوا مصر لما تولت عليها الدولة العبيدية، وخرجوا إلى غيرها، وهذا قد يُحمل على أنها من الهجرة المستحبة، أو من الهجرة الواجبة، بحسب الحال في ذلك الزمان.

قال هنا رحمة الله: (والهجرة فريضة على هذه الأمة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام) فرض بقيـد أن لا يستطيع إظهار دينه، فإن كان يستطيع كما ذكرت لك فإن الهجرة في حقه مستحبة.

قال: (وهي باقية إلى أن تقوم الساعة) يزيد إلى قرب قيام الساعة وهو طلوع الشمس من مغربها، كما جاء في الحديث «لا تنتقطع الهجرة حتى تنتقطع التوبة ولا تنتقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها».

قال رحمة الله مستدلاً: (والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ ظَالِمٌ أَنفُسِهِمْ﴾) ظلم النفس بترك الهجرة، لأنهم عصوا الله جل وعلا في ترك الهجرة، ومكة لم يعد في إمكان المؤمنين أن يظهروا دينهم فيها، فقد تسلط الكفار على أهلها، فلم يستطعوا -أعني المؤمنين- أن يظهروا دينهم، وهذا هو قائم من أول الدعوة، سلطوا فترة وكان إظهار الدين في أول الدعوة ليس واجباً، ثم أمروا بذلك بقوله تعالى: (﴿فَاصْدِعْ بِمَا تُؤْمِنُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ﴾) إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُسْتَهْرِئِينَ [الحجر: ٩٤-٩٥]، فابتلي من ابتلي من المؤمنين فلم يستطعوا إظهار دينهم، فاستأذنوا النبي ﷺ بالهجرة إلى الحبشة، فأذن بالهجرة إلى الحبشة؛ الهجرة الأولى ثم الثانية وقيل ثم هجرة ثالثة.

ثم لما لم يعد في الإمكان أن يظهر الدين في مكة، وقد قامت بلد الإسلام في المدينة صارت الهجرة متعمنة وفرضها من مكة إلى المدينة، لهذا قال جل وعلا هنا: (﴿ظَالِمٌ أَنفُسِهِمْ قَالُوا﴾) يعني الملائكة مخاطبين هؤلاء الذين توفتهم الملائكة وقد تركوا الهجرة (﴿فِيمَ كُنْتُمْ﴾) يعني على أي حال كنت (﴿قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعِفِينَ فِي الْأَرْضِ﴾) فأجابت الملائكة (﴿قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتَهَاجِرُوا فِيهَا﴾) وهذا إنكار عليهم - (﴿أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتَهَاجِرُوا فِيهَا﴾) - لأن الاستفهام هنا في (﴿أَلَمْ﴾) استفهام للإنكار وضابطه أن يكون ما بعده باطلًا، إذا أزّلت المهمزة وقرأت ما بعده فإذا كان ما بعده غير صحيح صارت المهمزة إذن للإنكار، إذا أزّلت المهمزة صار الكلام: لم تكن أرض الله واسعة هل هذا صحيح؟ ليس بصحيح، فأرض الله جل وعلا واسعة، ولما أتى الاستفهام في المهمزة بعدها كلام يكون بدون المهمزة باطلًا، يصير المهمزة للإنكار، كما هو مقرر في موضعه في كتب شروح المعاني في اللغة.

قال: (﴿فَتَهَاجِرُوا فِيهَا﴾) فدل على أنهم تركوا الهجرة [يظنون أنهم معدورون لأنهم مستضعفون] قال جل وعلا: (﴿فَأُولَئِكَ مَا وَاهُمْ جَهَنَّمْ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾) لأن فعلهم هذا كبيرة من الكبائر، هل خرجوا من الدين؟ كفروا؟ ليس

كذلك، بين الشيخ عبد اللطيف رحمه الله تعالى في أحد رسائله ردًا على بعض الجهال الذين احتجوا بهذه [١] الآية على أن من ترك الهجرة مع القدرة على ذلك أنه مشرك وكافر من دين من أقام معهم، وهذا ليس بصحيح، قال: إن هذه الآية في المؤمنين لأنه قال في أولها **﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِمِي أَنفُسِهِمْ﴾**<sup>(٢)</sup> فهو لاء ظلموا أنفسهم، ليس الظلم الأكبر، ولكن الظلم الأصغر بتترك الهجرة.

قال جل وعلا بعدها: **﴿إِلَّا الْمُسْتَضْعِفِينَ مِنْ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا﴾** رجال مستضعفون، لا يمكنهم أن يعرفوا الطريق، لا يهتدون سبيلا إلى البلد الآخر ولا يستطيعون حيلة، ليس عندهم ما يركبون، وليس عندهم مال ينقلهم، فهم مستضعفون يريدون الهجرة، ولكنهم مستضعفون من جهة عدم القدرة على الهجرة من المال، والمركبة، والدليل نحو ذلك، فقال جل وعلا في هؤلاء **﴿فَأَوْلَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُواً غَفُورًا﴾** ويلحق بهؤلاء من لم يستطع الهجرة في هذا الزمان بالمعوقات القائمة من أنواع التأشيرات وأشباهها، تلحق بهؤلاء؛ لأن هذا لا يستطيع حيلة، هو يرغب أن يترك بلد الشرك إلى بلد الإسلام، لكن لا يمكنه ذلك لوجود المعوقات لا يستطيع حيلة ولا يهتدي سبيلا، وطريقا إلى بلد الإسلام فهو لاء قال جل وعلا في حقهم **﴿فَأَوْلَئِكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُواً غَفُورًا﴾**.

ثم ساق دليلا آخر وهو: (قوله تعالى: **﴿يَا عَبَادِي الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّاهُمْ فَاعْبُدُونَ﴾** [العنكبوت: ٥٦])، قال **البغوي رحمه الله**: سبب نزول هذه الآية في المسلمين الذين بمكة لم يهاجروا؛ ناداهم الله باسم الإيمان، فدل على أن ترك الهجرة لا يسلب الإيمان، فمعنى ذلك أن ترك الهجرة ليس شركا أكبر، وليس كفرا أكبر، وإنما هو معصية من المعاشي، لأنه نادى من ترك الهجرة باسم الإيمان، **﴿يَا عَبَادِي الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةٌ فَإِيَّاهُمْ فَاعْبُدُونَ﴾** [العنكبوت: ٥٦]، قال **البغوي رحمه الله**: سبب نزول هذه الآية في المسلمين الذين بمكة لم يهاجروا؛ ناداهم الله باسم الإيمان)، دل أن من ترك الهجرة من مكة ليس كفرا ولا شركا، وأن قوله في الآية التي قبلها **﴿مَا وَاهِمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾** أن هذا لأجل أنهم تركوا واجبا من الوجبات، وارتكبوا كبيرة من الكبائر، لكن لا يسلب منهم الإيمان بتترك الهجرة من دار الكفر إلى دار الإسلام.

قال: (والدليل على الهجرة من السنة قوله ﷺ: «لَا تَنْقِطُ الْهِجْرَةُ حَتَّى تَنْقَطِ الْتَّوْبَةُ وَلَا تَنْقِطُ الْتَّوْبَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا») من الواضح أن التوبة لا تقطع إلا إذا طلعت الشمس من مغربها، وطلوع الشمس من مغربها هو المراد بقوله تعالى في آخر سورة الأنعام: **﴿أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا﴾** [الأنعام: ١٥٨]، قال المفسرون: إن معنى قوله: **﴿أَوْ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِيَ بَعْضُ آيَاتِ رَبِّكَ﴾** أنه طلوع الشمس من مغربها، فإذا طلعت **﴿لَا يَنْفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا﴾**، فلا تنفع التوبة بعد طلوع الشمس من مغربها، كما قال هنا: «لَا تَنْقِطُ الْتَّوْبَةُ حَتَّى

(١) استدركه أحد الإخوة من نسخة أخرى.

(٢) انتهى الوجه الأول من الشرح السادس.

تَطْلُعُ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا». فالهجرة لا تقطع حتى تقطع التوبة، والتوبة لا تقطع حتى تطلع الشمس من مغربها، وذلك لأنَّ تارك الهجرة حتى طلت الشمس من مغربها قد ترك فرضاً عليه، إذا طلت الشمس من مغربها ليس ثم عمل ينفع العبد قال: **﴿لَمْ تَكُنْ آمَنْتَ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبْتَ فِي إِيمَانِهَا خَيْرًا﴾** [الأعراف: ١٥٨]، والعمل بعض الإيمان.

٦٦٦٦٦

[المن]

فلمَّا استقرَّ بالمدينة أمرَ ببقاءِ شرائعِ الإسلامِ مثلُ الزَّكَاةِ، والصَّوْمِ، والحجَّ، والأذانِ، والجهادِ، والأمرِ بالمعروفِ والنهيِ عنِ المنكرِ وغيرِ ذلكَ مِنْ شرائعِ الإسلامِ.

أخذَ على هذا عَشْرَ سَنِينَ وبعدها ثُوُّقَ صَلواتُ اللهِ وسلامُهُ عَلَيْهِ وديْنُهُ باقٍ. وهذا دينُهُ، لا خَيْرَ إِلَّا دَلَّ الْأَمَّةَ عَلَيْهِ، ولا شَرَّ إِلَّا حَدَّرَهَا مِنْهُ، والخَيْرُ الَّذِي دَلَّهَا عَلَيْهِ: التَّوْحِيدُ، وَجَمِيعُ مَا يُحِبِّهُ اللَّهُ وَيُرِضِّاهُ. والشَّرُّ الَّذِي حَدَّرَهَا مِنْهُ: الشَّرُّكُ وَجَمِيعُ مَا يَكْرَهُهُ اللَّهُ وَيَأْبَاهُ. بعثَهُ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ كَافِهً، وَافْتَرَضَ طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيعِ الشَّقْلَيْنِ: الْجَنِّ وَالْإِنْسِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا﴾** [الأعراف: ١٥٨]، وَكَمْلَ اللَّهِ بِهِ الدِّينِ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾** [المائدة: ٣٠].

وَالدَّلِيلُ عَلَى مَوْتِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾** (٣٠) ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِّمُونَ

**﴿[الزمر: ٣٠-٣١].﴾**

وَالنَّاسُ إِذَا مَاتُوا يُبْعَثُونَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾** [طه: ٥٥]، وَقَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿وَاللَّهُ أَبْتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا﴾** (١٧) ثُمَّ يُعِيدُكُمْ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا

**﴿[نوح: ١٧-١٨].﴾** وَبَعْدَ الْبَعْثِ مَحَاسِبُونَ وَمَجْرِيُونَ بِأَعْمَالِهِمْ وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿وَلَلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسَاءُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى﴾** [النجم: ٣١]، وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثِ كَفَرَ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: **﴿زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبَعِّثُنَّ ثُمَّ لَتَبْيَثُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾** [التغابن: ٧].

[الشرح]

قال: (فلمَّا استقرَّ بالمدينة أمرَ ببقاءِ شرائعِ الإسلامِ مثلُ الزَّكَاةِ) الزَّكَاةُ فرضت في السنة الثانية من الهجرة، أريد بالزَّكَاةِ التي فرضت في السنة الثانية من الهجرة هذه الزَّكَاةَ على هذا النحو المقدر؛ زَكَاةً بشرطها، وبأنصباتها، وقدر المخرج، وأوعية الزَّكَاةِ ونحو ذلك، هذا فرض في السنة الثانية من الهجرة.

أما جنس الزَّكَاةِ فقد فرض في مكة، جنس الزَّكَاةِ غير مقدر، مثل الصَّلاةِ التي كانت في مكة، وهذا جاء في آخر سورة المزمل، قال جل وعلا في آخرها وهي مكية: **﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا وَمَا تَقْدِمُوا لَأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجَدُوهُ عِنْدَ اللَّهِ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾** [المزمل: ٢٠]، فأمر بإيتاء الزَّكَاةِ قال: **﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ﴾**.

والصواب من أقوال أهل العلم أن الزكاة أوجبت في مكة، ومنها بذل الماعون الذي جاء النهي عنه، في قوله: ﴿وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ﴾ [الماعون: ٧]، ومنها الصدقة، منها إعطاء الفقير، ونحو ذلك، وهذه الزكاة غير محدودة، لا بقدر، ولا بصفة، وإنما يصدق عليها اسم الزكاة، أما الزكاة على هذا النحو المقدر الذي استقر فهذا فرض في السنة الثانية من الهجرة.

قال: (والصوم) الصوم كذلك، هاجر النبي ﷺ فوجد اليهود يصومون يوم عاشوراء، فقال لهم: «لَمْ تصومون هذَا اليوم؟» قالوا: يوم نحي الله فيه موسى، فصامه موسى شكرًا، فنحن نصومه كما صام موسى. فقال عليه الصلاة والسلام: «نحن أحق بموسى منكم»<sup>(١)</sup> فصامه عليه الصلاة والسلام، وأمر بصيامه، يعني كان صوم يوم عاشوراء فرضاً. ثم لما فرض صوم رمضان في السنة الثانية من الهجرة، وهي السنة التي كان فيها وقعة بدر، صار صيام عاشوراء على الصحيح مستحبًا، والفرض هو صيام رمضان، كما قال جل وعلا في سورة البقرة: ﴿فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلَيَصُمُّهُ﴾ [البقرة: ١٨٥] وبها كان صيام رمضان واجباً.

قال: (والحج) من أهل العلم من يقول: إنه فُرض في السنة السادسة، وهي السنة التي نزل فيها قول الله تعالى: ﴿وَاتَّمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ﴾ [البقرة: ١٩٦]، ومنهم من قال أنه لم يفرض إلا في السنة التاسعة، وهذا هو الصحيح، فإن الحج فُرض متأخرًا وذلك بعد فتح مكة، فأمر النبي ﷺ بالحج في سورة آل عمران، وهي إنما نزلت في سنة الوفود أو في عام الوفود، وهي السنة التاسعة، والنبي عليه الصلاة والسلام ترك الحج تلك السنة، وأمر أبا بكر أن يحج بالناس، وبعث معه عليا رضي الله عنهم أجمعين، ثم حج عليه الصلاة والسلام بعد ذلك في السنة العاشرة حجة يتيمة لم يحج بعدها. قال: (والآذان) كذلك فرض الآذان في أول العهد المدني.

(والجهاد) كان هناك تدرج في فرضه.

(والامر بالمعروف والنهي عن المنكر وغير ذلك من شرائع الإسلام)، يعني أن شرائع الإسلام الظاهرة إنما فُرضت في المدينة، وأما في مكة فمكث عليه الصلاة والسلام، يدعو إلى التوحيد، وينهى عن الشرك عشر سنين، ثم فرضت الصلاة في السنة العاشرة، وأما بقية الشعائر؛ شعائر الإسلام الظاهرة، فإنما كانت في المدينة، حتى تحريم الحرمات من الزنا والخمر والربا ونحو ذلك، وإنما كان في المدينة.

وهذا يدلّك على عظم شأن التوحيد في هذا الدين، وأن هذه الرسالة رسالة النبي عليه الصلاة والسلام، حيث بلغها للناس، مكث يدعو إلى التوحيد في عشر سنين، والتوكيد من حيث هو، أمر واحد؛ الدعوة إلى التوحيد والنهي عن الشرك أمر واحد، وتلك الأوامر التي فرضت فيما بعد، والمناهي التي نهي عنها فيما بعد، كثيرة جداً، عددها كثير مئات من أمور الإسلام الظاهرة، وأمور المعاملات، والصلات الاجتماعية، والنكاح، وتلك الأحوال، تلك بالمتات، فكان العهد المدني وهو عشر سنين متيسعاً لتلك الأمور جميعاً، وأما التوكيد فمع أنه أمر واحد، وهو الدعوة إلى توحيد الله والنبي

(١) البخاري: كتاب الصوم، باب صيام يوم عاشوراء، حديث رقم (٢٠٠٤).

مسلم: كتاب الصيام، باب صوم يوم عاشوراء، حديث رقم (١١٣٠).

والنذارة عن الشرك، فقد مكث فيه عليه الصلاة والسلام عشر سنين، وهذا من أعظم الأدلة على أن شأن التوحيد في هذا الدين هو أعظم شيء، وأن غيره من أمور الإسلام الظاهر، أنه يليه بكثير في الاهتمام به في هذا الشرع، فالدعوة إنما تكون لتوحيد الله؛ لأن القلب إذا وحد الله جل وعلا أحب الله وأحب رسوله، أطاع الله بعد ذلك وأطاع رسوله فرضاً، ترك الشرك، أغض الشرك، ويُغض كل ما لا يحبه الله جل وعلا ولا يرضاه، وهذا من مقتضيات التوحيد.

قال: **(أخذ على هذا عَشَرَ سِنِينَ)** يعني مكث في المدينة عليه الصلاة والسلام عشر سنين يدعو إلى التوحيد وإلى أمور الإسلام الظاهرة.

قال: **(أخذ على هذا عَشَرَ سِنِينَ [وبعدها] تُؤْفَى صَلَواتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ وَدِينُهُ باقٍ)**. وهذا دينه، (صلاة الله) الصلاة من الله جل وعلا على نبيه، أو على المؤمنين هي ثناؤه عليهم في الماء الأعلى، هذا هو الصحيح أن الصلاة من الله جل وعلا هي الثناء؛ لأن حقيقة الصلاة في اللغة الدعاء والثناء، وأما من قال أن الصلاة معنى الرحمة هذا ليس بصحيح، قال جل وعلا: **«إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ»** [الأحزاب: ٥٦]، الملائكة لا يمكنهم أن يرحموه، لكن يمكن أن يُثنوا عليه أو أن يدعوا له، والله جل وعلا في حقه الثناء، فمعنى صلاة الله جل وعلا على نبيه هو ثناؤه عليه في الماء الأعلى، لهذا جاء في الحديث الصحيح «من صَلَّى عَلَى صَلَاتِ وَاحِدَةٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ هَا عَشْرًا»<sup>(١)</sup> يعني من أثني على، من قال: اللهم صلي على محمد. سأله جل وعلا أن يثني على نبيه في الماء الأعلى، فإن الله جل وعلا يجزيه من جنس دعائه، وهو أنه يثني عليه بذلك عشر مرات في ملئه الأعلى، أسأله الكريم من فضله، وصل الله على نبينا محمد، اللهم صل وسلم على نبينا محمد.

قال: **(وَدِينُهُ باقٍ)**، عليه الصلاة والسلام توفي ودفن في حجرة عائشة، ودينه باق إلى قيام الساعة، لا يقبل الله جل وعلا من أحد دينا إلا هذا الدين، **(وَهَذَا دِينُهُ الضَّمِيرُ يرْجِعُ إِلَى أَيِّ شَيْءٍ؟ إِلَى مَا سَبَقَ إِيَاضَهُ فِي هَذِهِ الرِّسَالَةِ، هَذِهِ** الذي وصف لك فيما قبل هو دينه؛ معرفة العبد ربه، ومعرفة دين الإسلام بالأدلة، ومعرفة العبد نبيه ﷺ.

**(وَهَذَا دِينُهُ عَلَيْهِ الصَّلَاتُ وَالسَّلَامُ، لَا خَيْرٌ)** - هذا من صفاته عليه الصلاة والسلام - أنه **(لَا خَيْرٌ إِلَّا ذَلِيلٌ)** للأمة عليه، **وَلَا شَرٌّ إِلَّا حَذَرَهَا مِنْهُ، وَالْخَيْرُ الَّذِي دَلَّهَا عَلَيْهِ: التَّوْحِيدُ، وَجَمِيعُ مَا يُحِبُّهُ اللَّهُ وَيُرْضِاهُ. وَالشَّرُّ الَّذِي حَذَرَهَا مِنْهُ:** الشرك وجميع ما يكرهه الله ويباها عليه الصلاة والسلام بالمؤمنين رءوف رحيم، ومن رأفته بالمؤمنين ورحمته بهم أنه اجتهد أن يؤدي الأمانة كاملة، لا خير يقرب إلى الله ويكون محبوبا إلى الله إلا بينه عليه الصلاة والسلام لهذه الأمة، وأعلى ذلك التوحيد، ويتبع ذلك جميع الأمور من الفرائض والواجبات المستحبات، ومن المنافي التي اجتنابها فرض ونحو ذلك، المسنونات، حتى قال رجل لسلمان: لقد علّمكم رسولكم كل شيء حتى الخراءة، قال: نعم. يعني حتى هيئة الجلوس أثناء قضاء الحاجة، فإنه علّمنا عليه الصلاة والسلام كيف يكون ذلك؛ إقبال واستدبار، وما ينبغي أن يكون إذا ذهب المرء، أين يذهب، كما جاء في الحديث الذي رواه أبو داود وغيره، كان عليه الصلاة والسلام إذا ذهب المذهب أبعد، يعني لقضاء حاجته ونحو ذلك.

(١) مسلم: كتاب الصلاة، باب الصلاة على النبي صلى الله عليه وسلم بعد التشهد، حديث رقم (٤٠٨).

علّمنا عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ كُلَّ شَيْءٍ، مِنْ أَعْلَى أَمْرٍ وَهُوَ التَّوْحِيد؛ بَيْنَهُ بَيْانًا شَافِيًّا مُفْصَلًا، إِلَى أَقْلَى الْأَمْرِ، كُلُّهَا بَيْنَهَا عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ، فَالْحَجَّةُ قَائِمَةٌ عَلَى أُمَّتِهِ، وَأَنَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ سَيَكُونُ شَهِيدًا عَلَى هَذِهِ الْأُمَّةِ، وَأَنَّهُ بِلُغَتِهِ الرَّسَالَةُ، وَدَلِيلُهُ عَلَى كُلِّ خَيْرٍ، يَجْبِهُ اللَّهُ وَيُرْضِاهُ، كَذَلِكَ لَا شَرٌّ إِلَّا حَذَرَهَا مِنْهُ، لَا شَرٌّ كَانَ أَوْ لَا شَرٌّ سَيَكُونُ فِي هَذِهِ الْأُمَّةِ إِلَّا وَحْدَرَهَا مِنْهُ، فَحَذَرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أُمَّتَهُ مِنَ الشَّرُورِ الَّتِي كَانَتْ فِي وَقْتِهِ؛ مِنَ الشَّرِكِ بِاللَّهِ بِأَنْواعِهِ، وَمِنَ أَنْواعِ الْمُعَاصِي وَأَنْواعِ الْآثَامِ، وَأَنْواعِ الْمُعَاملَاتِ الْبَاطِلَةِ، وَكَذَلِكَ مَا سَيَحْدُثُ فِي الْمُسْتَقْبِلِ، فَإِنَّ اللَّهَ جَلَّ وَعَلَا أَطْلَعَ نَبِيَّهُ عَلَى مَا سَيَكُونُ، فَحَذَرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أُمَّتَهُ مِنْ ذَلِكَ، مَثَلًا كَمَا جَاءَ فِي الْحَدِيثِ «لَتَبْعَنُ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ شَبِيرًا بَشِيرًا وَذَرَاعًا بَذَرَاعًا حَتَّى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبٍّ لَدَخَلْتُمُوهُ» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ فَارِسُ وَالرُّومُ؟ قَالَ: «فَمَنِ النَّاسُ إِلَّا أُولَئِكَ»<sup>(١)</sup> أَوْ كَمَا جَاءَ فِي غَيْرِ هَذِهِ الْرَوَايَةِ، لَهَا أَلْفَاظٌ كَثِيرَةٌ، فَحَذَرَهَا مِنْ تَقْليِدِ فَارِسٍ وَالرُّومِ، حَذَرَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أُمَّتَهُ مِنَ الْفَتَنِ الَّتِي سَتَظْهُرُ بِأَنْواعِهَا، وَمِنْهَا فَتَنَةُ الْخُوارِجِ الَّذِينَ حَرَجُوا عَلَى الصَّحَابَةِ وَخَرَجُوا عَلَى وُلَاةِ أَمْرِ الْمُسْلِمِينَ، حَذَرَ مِنَ الْبَدْعِ بِأَنْواعِهَا، كَمَا جَاءَ فِي تَفْسِيرِ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: «إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيْعَةً لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ»<sup>(٢)</sup> [الأنعام: ١٥٩]، وَكَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «وَإِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ سَتَفْتَرَقُ إِلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَةً كُلُّهَا فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةً»<sup>(٣)</sup> وَنَحْوُ ذَلِكَ مِنَ أَنْواعِ مَا أَخْبَرَ بِهِ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ أُمَّتَهُ مُحَذِّرًا، فَهُوَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَهُذِهِ الْأُمَّةِ رَحِيمٌ رَعُوفٌ، لَا خَيْرٌ إِلَّا دَلَّهَا عَلَيْهِ وَأَرْشَدَهَا، وَلَا شَرٌّ إِلَّا حَذَرَ مِنْهُ وَنَهَى، سَوَاءٌ فِي ذَلِكَ مَا حَدَثَ فِي وَقْتِهِ، أَوْ مَا سَيَحْدُثُ بَعْدَ مَوْتِهِ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بَقْلِيلٍ، أَوْ مَا سَيَكُونُ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ، حَتَّى إِنَّهُ حَذَرَ أُمَّتَهُ وَشَدَّدَ حَذَرَهَا وَشَدَّدَ التَّحْذِيرَ فِي أَمْرِ الْمَسِيحِ الدِّجَالِ، حَتَّى إِنَّهُ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ: «إِنَّ خَرْجَ فِيكُمْ وَأَنَا حَيٌّ فَأَنَا حَجِيجُهُ دُونَكُمْ وَإِنَّ خَرْجَ عَلَيْكُمْ بَعْدِي»<sup>(٤)</sup> -يَعْنِي بَعْدَ وَفَاتَهُ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ- «فَامْرُؤٌ حَجِيجٌ نَفْسُهُ»<sup>(٥)</sup> وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى عَظِيمِ مَا دَلَّ النَّبِيُّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ لَهُذِهِ الْأُمَّةِ عَلَيْهِ.

قَالَ رَحْمَهُ اللَّهُ بَعْدَ ذَلِكَ: (وَافْتَرَضَ طَاعَتَهُ عَلَى جَمِيعِ الْمُتَّقِلِّينَ: الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: «قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا») [الأعراف: ١٥٨] طَاعَةُ الرَّسُولِ صلوات الله عليه فَرْضٌ عَلَى الْجِنِّ وَالْإِنْسِ، لَأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ بُعْثِثٌ إِلَى النَّاسِ جَمِيعًا، وَقَالَ جَلَّ وَعَلَا: «قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا»، وَقَالَ جَلَّ وَعَلَا: «وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِّ يَسْتَمْعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ»<sup>(٦)</sup> [الأحقاف: ٢٩]، لَأَنَّهُمْ اتَّبَعُوا هَذَا الرَّسُولَ، بَعْدَ أَنْ سَمِعُوا هَذَا الْقُرْآنَ.

(١) البخاري: كتاب الاعتصام بالكتاب والسنّة، باب قول النبي ((لتبعن سنن من كان قبلكم))، حديث رقم (٧٣٢٠).

مسلم: كتاب العلم، باب سنن اليهود والنصارى، حديث رقم (٢٦٦٩).

(٢) سنن الترمذى: كتاب الإيمان، باب ما جاء في افتراق هذه الأمة، حديث رقم (٢٦٤١)، وقال: حديث مفسر حسن غريب لا نعرفه مثل هذا إلا من هذا الوجه. قال الشيخ الألبانى: حسن.

(٣) مسلم: كتاب الفتن وشروط الساعة، باب ذكر الدجال وصفته وما معه، حديث رقم (٢٩٣٧).

(وَكَمْلَ اللَّهُ بِهِ الدِّينَ)، الدين كَمْلٌ، والدين هو ما يدرين به المرء، يعني ما يكون عادة له في عبادته، يألفه ويعتاده، لأن أصل الدين هو العادة، كما قال الشاعر<sup>(١)</sup>:

تَقُولُ وَقَدْ دَرَأْتُ لَهَا وَضِيَّنِي      أَهْذَا دِينُهُ أَبَدًا وَدِينِي  
هذه عادتها وهذه عادتي.

وَسُمِّيَ الدِّينُ دِينًا لأنَّه يلتزمه الإنسان، وما كان من الاعتقادات، وما كان من العبادات يفعله بتكرر، حتى يصبح له عادة، نعم الدين ليس عادة، لكن أصل تسمية الدين سمي به لأنَّه له شبه بالعادة، حيث لزومها وكثرة فعلها وتردد صاحبها لها.

(كَمْلَ اللَّهُ بِهِ الدِّينَ) إذن فليس في الدين نقصان، ليس فيه مجال للزيادة، فمن أراد التقرب إلى الله جل وعلا، فإنما يكون ذلك بالتقرب عن طريق رسوله ﷺ، يعني أن يكون متبناً لسننه عليه الصلاة والسلام، لأن الدين كَمْلٌ فلا سبيل إلا هذا السبيل، كما قال ابن القيم:

فَلَوْاَحِدٍ كُنْ وَاحِدًا فِي وَاحِدٍ      أَعْنِي سَبِيلَ الْحَقِّ وَالإِيمَانِ

والهجرة من الهجرة: الهجرة إلى الرسول ﷺ بطاعته واتباع سنته وامتثال أمره والانتهاء عن نهيه والاهتداء بهديه، وألا يعبد الله إلا بما شرع، ينسلي القلب ويترك كل ما سوى الله جل وعلا، وسوى رسوله من الذين يطاعون، ويتجه بطاعته إلى الله جل وعلا ورسوله، قال: (والدليل قوله تعالى: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا﴾ [المائدة: ٣٠]. والدليل على موته صلى الله عليه وسلم قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾ [آل عمران: ٣٠] ثم إنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِّمُونَ﴾ [الزمر: ٣١-٣٠]) مات عليه الصلاة والسلام، الذين يدعون أنه عليه الصلاة والسلام حي لم يمت، وأنه يحضر، روحه تحضر، وهو يحضر، وينتقل، ونحو ذلك، هؤلاء مكذبون للقرآن، كفراً بالله جل وعلا؛ لأن الله جل وعلا قال لنبيه: ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ﴾ يعني ستموت ﴿وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ﴾ وإنهم سيموتون، ثم إنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴿إِنَّكُمْ جَمِيعًا أَنْتُ وَهُمْ﴾ ﴿عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِّمُونَ﴾، وقال جل وعلا في الآية الأخرى: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبُتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ﴾ [آل عمران: ٤١]، ومن المعلوم ما حصل من قيام أبي بكر في الناس، بعد موت الرسول ﷺ خطيباً، قائلاً فيما يروى: من كان يعبد محمداً فإنَّه قد مات، ومن كان يعبد الله فإنَّ الله حي لا يموت، قال تعالى: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبُتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ﴾. قال عمر: كأي لم أسمع الآية إلا حين تلاها أبو بكر رضي الله عنه.

لكنَّهُ هو بعد موته؛ في حياة بارزخية، هي أكمل أنواع الحياة البرزخية، فهو حي، حياته أكمل من حياة الشهداء، وهو قد مات، توفاه الله جل وعلا، انقطع عن هذه الدنيا، حياته أكمل من حياة الشهداء، فهو عليه الصلاة والسلام قد توفى وانقضى أجله، وهو بالرفيق الأعلى بالجنة، وعند الله جل وعلا بأعلى المقامات عليه الصلاة والسلام.

(١) وهو الشاعر الجاهلي المُثَقَّبُ العُبْدِيُّ يذكر ناقته. ويقال أيضاً:

تَقُولُ إِذَا دَرَأْتُ لَهَا وَضِيَّنِي      أَهْذَا دَأْبُهُ أَبَدًا وَدِينِي

قال لما ذكر موته عليه الصلاة والسلام: (والناس إذا ما ثوا يُعيثون) خص هنابعث بذكر، مع أن مناسبته هي في ذكر اليوم الآخر؛ المرتبة الثانية من الأصل الثاني، اليوم الآخر معناه أنه يبعث الناس بعد الموت، هنا قال: (والناس إذا ما ثوا يُعيثون) وذلك لسبب وهو أنه في وقت الشيخ رحمة الله تعالى كان يكثر في الباذية إنكار البعث بعد الموت، قد جاء في رسائل للشيخ من العلماء، رسائل كثيرة فيها بيان أن البعث بعد الموت حق، وأن من كفر بالبعث وأنكر البعث فهو كافر بالله العظيم، ليس بمؤمن ولا مسلم، وإن صلّى وصام وزعم أنه مسلم، نص هنا على هذا لأجل الاهتمام بالمسألة ووضعها في هذا الموضع مناسب، لأنه ذكر وفاة النبي عليه الصلاة والسلام، وذكر قوله: ﴿إِنَّمَا يَكُنْ يَوْمُ الْقِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَحْتَصِمُونَ﴾ فناسب أن يقرر البعث بعد الموت لجميع الناس، قال: (والناس إذا ما ثوا يُعيثون، والدليل قوله تعالى: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا تُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا تُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾ [طه: ٥٥]، وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا﴾ [١٧] ثم يعيدكم فيها ويخرجكم إخراجاً [نوح: ١٨-١٧]، وبعد البعث محاسبون ومجزيون بأعمالهم والدليل قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَحْزِيَ الَّذِينَ أَسَاءُوا بِمَا عَمِلُوا وَيَجْزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى﴾ [النجم: ٣١].

قال: (ومَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثَ كَفَرَ) مثل أولئك الأعراب في الباذية، الذين كانوا في وقت الشيخ رحمة الله، ويكثر إلى الآن في بوادي بعض البلاد العربية أنهم يكذبون بالبعث، يعتقدون أن التزام الدين، أنه إنما يحصل له الإنسان السعادة في دنياه، وأن روحه تكون في نعيم أو في جحيم، لكن بعث بعد الموت، يكذبون بذلك، قال هنا: (ومَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثَ كَفَرَ، والدليل قوله تعالى: ﴿زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يُعيثُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبَعِّثُنَّ ثُمَّ لَتُبَيِّنُنَّ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾ [التغابن: ٧٠]). وجه الاستدلال أنه قال: ﴿زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ فوصف الذين يزعمون أنهم لن يعيشوا بأنهم من الذين كفروا.

## ٦٤٦ ◇ ٦٤٧

[المتن]

وأرسل الله جميع الرسل مبشرين ومنذرين، والدليل قوله تعالى: ﴿رَسُولًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُولِ﴾ [النساء: ١٦٥]، وأولهم نوح عليه السلام، وآخرهم محمد ﷺ وهو خاتم النبىين والدليل على أن أولهم نوح قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْهِ نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ﴾ [النساء: ١٦٣]، وكل أمة بعث الله إليها رسولاً من نوح إلى محمد، يأمرهم بعبادة الله وحده، وينهائهم عن عبادة الطاغوت، والدليل قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ﴾ [آل عمران: ٣٦]، وافتراض الله على جميع العباد الكفر بالطاغوت والإيمان بالله، قال ابن القيم رحمه الله تعالى: معنى الطاغوت ما تجاوز به العبد حدّه من معود، أو متبع، أو مطاع.

والطاغيت كثيرون ورؤوسهم خمسة: إبليس لعنة الله، ومن عبد وهو راض، ومن دعا الناس إلى عبادة نفسه، ومن أدعى شيئاً من علم الغيب، ومن حكم بغير ما أنزل الله، والدليل قوله تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنْ الْغَيِّ فَمَنْ يَكْفُرُ بِالْطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُتْقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ

عليهم [البقرة: ٢٥٦]، وهذا هو معنى لا إله إلا الله، وفي الحديث «رأس الأمر الإسلام وعموده الصلاة وذرؤه سنامه الجهاد في سبيل الله». <sup>(١)</sup> والله أعلم تمت هذه الرسالة.

### [الشرح]

قال: وأرسل الله جميع الرسل مبشرين ومنذرين، والدليل قوله تعالى: ﴿رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَهُمَا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ﴾ [النساء: ١٦٥]، وأولئِمْ نوح عليه السلام، وآخرُهُمْ محمد ﷺ من كذب برسول من الرسل فقد كذب بالرسل أجمعين، ومحمد عليه الصلاة والسلام خاتم النبيين وخاتم المرسلين، كل دعوة لنبوة أو دعوة للرسالة بعده فهي ضلال وهي كفر بالله جل وعلا، فمن ادعى في وقت الصحابة وبعدهم إلى يومنا هذا لم يزلي يظهر من يدعى النبوة، والنبي عليه الصلاة والسلام خاتم المرسلين وخاتم النبيين وخاتمهم؛ خاتمهم و خاتمهم (والدليل على أنَّ أولئِمْ نوح قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ﴾ [النساء: ١٦٣]) هذا وحي خاص وحي الرسالة، والمراد بالنبيين هنا المرسلين.

قال: وكل أمّة بعث الله إليها رسولاً من نوح إلى محمد، يأمرُهم بعبادة الله وحده، وينهيَهم عن عبادة الطاغوت، والدليل قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾ [النحل: ٣٦]، ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنْ﴾ ما يأتي بعدها هو مضمون البعث، بعثهم لأي شيء؟ لما يأتي بعد ﴿أَنْ﴾ وهو ﴿أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ﴾ عبادة الله سبق تفسيرها مفصلاً في الأصل الأول وهو معرفة العبد رب، هنا لما ذكر الطاغوت كان مناسباً لأنميته، أن يذكر معنى الطاغوت.

قال هنا: (وافتراض الله على جميع العباد -بـهذا الدليل- الكفر بالطاغوت والإيمان بالله) ما معنى الطاغوت إذن؟ (قال ابن القيم رحمه الله تعالى: معنى الطاغوت ما تجاوز به العبد حدّه من معبود، أو متبع، أو مطاع). الطاغوت صيغة مبنية للكثرة والسعّة، لأنها من طغى يطغى طغياناً، ومعنى ذلك التجاوز تجاوز الحد، يقال: طغى الماء إذا تجاوز الحد، طغى الرجل إذا تجاوز حدّه، والطاغوت مبني من الطغيان، لكنه للكثرة مثل ملوك، رحمة ونحو ذلك.

ما هو الطاغوت؟ إذن الطاغوت اسم لكل ما تجاوز به العبد حدّه، كل ما تجاوز به العبد حدّه؛ أي حدّه؟ الحد الشرعي له، معلوم أن الشرع حد للأشياء حدوداً، وبين علاقة المسلم بها، فإذا تجاوز العبد بشيء ما حدّه، فذلك الشيء طاغوت، قال: (ما تجاوز به العبد حدّه من معبود) إذا عبد أحد غير الله جل وعلا فذلك الغير طاغوت لهذا العبد، متى يكون طاغوتاً؟ إذا كان راضياً بهذه العبادة، أمّا إذا كان يكرهها فإنه لا يسمى طاغوتاً، لأنه يتبرأ منه والتبرّئ من الشيء ليس من أهله، كما قال جل وعلا: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ حَصَبٌ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ﴾ (٩٨) لو كان

(١) سنن الترمذى: كتاب الإيمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، حديث رقم (٢٦٦) قال الترمذى: حديث حسن صحيح.

سنن ابن ماجه: كتاب الفتنة، باب كف اللسان في الفتنة، حديث رقم (٣٩٧٣).

قال الشيخ الألبانى: صحيح.

هُوَلَاءِ الَّهُ مَا وَرَدُوهَا ﴿الأنبياء: ٩٨-٩٩﴾، فلما نزلت هذه الآية فرح المشركون، قالوا سنكون وعيسي وعزير وعدوا آلة - سنكون جميعا في جهنم فنعم الصحبة، أنزل الله جل وعلا بعده: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَيَّقُتْ لَهُمْ مِنَ الْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ﴾ (١٠١) لا يسمعون حسيسها وهم في ما اشتهرت أنفسهم خالدون (١٠٢) لا يحزنهم الفرزع الأكبر وتنقلاتهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون ﴿الأنبياء: ١٠٣-١٠٤﴾، فدل على أن الذي لا يرضي عبادته فإنه ليس بمذموم، لهذا عبدت الأنبياء والرسل، وعبد الصالحون، وكلهم يتبررون، عيسى عليه السلام أله بعد رفعه، وقال له رباه جل وعلا: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ أَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمِّي إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلُمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَامُ الْغُيُوبِ﴾ (١١٦) ما قلت لهم إلا ما أمرتني به أن عبدوا الله ربى وربكم وكنت عليهم شهيداً ما دمت فيهم فلما توفيتني ﴿المائدة: ١١٦-١١٧﴾ يعني قضتني؛ قضت بي ورفعتي عنهم، واستوفيت مدي على الأرض؛ المدة الأولى، كنت أنت الرقيب عليهم، فلما توفيتني كنت أنت الرقيب عليهم وأنت على كل شيء شهيد (١١٧) إنْ تُعَذَّبُهُمْ ﴿المائدة: ١١٧-١١٨﴾ إلى آخر الآيات.

(معنى الطاغوت ما تجاوزَ به العبدُ حدَّهُ مِنْ معبودٍ، أو متبوعٍ) من يُتبعُ، يُقلَّدُ، يُمشَى وراءَهُ، يهتدي بِهِمْديهِ (أو مطاع) إذا كان اتبعَ أحدَ فجاؤه العبدُ بِهذا المُتبعِ حدهُ الذي أذنَ به شرعاً، فقد صارَ ذلك طاغوتاً لهُ إذا كان راضياً بذلك، وإنْ كان لا يرضي فهذا هو الذي اتخذه طاغوتاً، وذاك ليس بطاغوت أو مطاع.

يَسْأَلُ ذَلِكَ بِقُولِهِ: (وَالظَّوَاهِرُ كَثِيرُونَ وَرَؤُوسُهُمْ حَسَنَةٌ: إِبْلِيسُ لَعْنَةُ اللَّهِ، وَمَنْ عَبْدٌ وَهُوَ رَاضٌ، وَمَنْ دَعَا النَّاسَ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ).

إبليس لعنه الله هو رأس الطواغيت، لم؟ لأنه عبد، ولأنه متبع، ولأنه مطاع وهو راض بذلك، أطيع أو لم يُطع؟ أطيع في معصية الله وهذه مأذون بها، أو غير مأذون بها؟ ويعتبر عند من أطاعه أنه مقدم، وأن طاعته هنية، وهذا قال حل وعلا في سورة إبراهيم: ﴿وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الْأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي﴾ [إبراهيم: ٢٢]، الاستجابة هنا في المتابعة والطاعة، وقال حل وعلا في آية سورة يس: ﴿إِنَّمَا أَعْهَدَ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ﴾ [يس: ٦٠]، ﴿أَنْ لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ﴾ يعني بالطاعة كما هو تفسيرها.

(وَمَنْ عَبَدَ وَهُوَ راضٍ) هَذَا الْقِيدُ مِنْهُمْ، مَنْ عَبَدَ مِنْ دُونِ اللَّهِ، وَرَضِيَ بِهَذِهِ الْعِبَادَةِ فَهُوَ مِنَ الطَّوَاغِيْتِ، مِنْ رُؤُسِ الطَّوَاغِيْتِ.

(وَمَنْ دُعَا النَّاسَ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ) هُذَا أَعْظَمُ، الْأَوْلُ يُبَدِّدُ وَهُوَ سَاكِنٌ لَمْ يَدْعُ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ، يُطَاعُ وَتَكُونُ طَاعَتُهُ دِيَنًا، فِي غَيْرِ طَاعَةِ اللَّهِ جَلَّ وَعَلَا وَطَاعَةِ رَسُولِهِ، وَيُرْضِي بِذَلِكَ، فَهُذَا طَاغُوتٌ، الْأَعْظَمُ مِنْهُ أَنْ يَدْعُو، ذَاكُ سَاكِنٌ-يَكُونُ فَعْلُ بِهِ ذَاكُ وَهُوَ رَاضٌ، الْأَعْظَمُ أَنْ يَدْعُو إِلَى نَفْسِهِ، مُثْلُ مَا يَفْعَلُ مُشَايخُ الطُّرُقِ الصُّوفِيَّةِ، يَعْنِي بَعْضُ مِنَ الْأَوْلِ

مشايخ الطرق الصوفية، ورؤوس الرافضة، ورؤوس الإسماعيلية، ونحو ذلك. كل هؤلاء بعظامهم أتباعهم فوق الحد الشرعي، فيتحذوونهم مطاعين، فيتخدونهم متابعين من دون رسول الله ﷺ.

قال: (وَمَنْ ادَّعَى شَيْئاً مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ، وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنْ ادْعَى شَيْئاً مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ فَهُوَ مِنْ جِنْسِ الْشَّيَاطِينِ، فَهُوَ كَاهِنٌ مِنَ الْكَاهِنَاتِ، أَوْ سَاحِرٌ مِنَ السَّاحِراتِ، أَوْ مَدْعِيٌّ لِعِلْمِ الْغَيْبِ، هُذَا مِنَ الطَّوَاغِيْتِ).

قال: (وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ الْحَاكِمُ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِ تَفْصِيلٌ:

- إذا حكم بغير ما أنزل الله معتقداً أن حكمه جائز، وأن له أن يحكم، وحكمه قرين لحكم الله أو مساواً لحكم الله، أو أفضل من حكم الله أو نحو ذلك. فإن هذا يعد طاغوتا.

- أما إن حكم بغير ما أنزل الله وهو يعلم أنه عاص في حكمه، وأن حكم الله حل وعلا أفضل، وأن حكم الله حل وعلا هو المتعين، ولكن غلبه نفسه وشهوته بأن حكم بغير ما أنزل الله في بعض المسائل، كما يحصل لبعض المفتونين من القضاة، أئمّهم يحكمون في مسائل بشهوتهم، كما كان يحدث في نجد من قرون قبل الدعوة، أنه كان يُرشى القاضي - يُرشى بمال - فيحكم لأحد الخصميين بغير حكم الله حل وعلا، ويحكم بغير حكم الله، وهذا هو الذي جاء فيه الحديث الذي رواه أبو داود وغيره بإسناد قوي، أنه عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ قال: «القضاء ثلاثة قاضيان في النار، وقاضٍ في الجنة، فرجل قضى بغير الحق وهو يعلم الحق فذاك في النار»<sup>(١)</sup> والعياذ بالله، لهذا النوع يحكم لأجل مال، يحكم لأجل رِشوة بغير ما أنزل الله، هذه معصية من المعاصي، ولا شك أن معصية سماها الله حل وعلا كفرا، أعظم من معصية لم يسمّها الله حل وعلا كفرا، كما يقول الشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله تعالى في رسالته تحكيم القوانين، فإذاً هذا الصنف من الناس فعلهم معصية.

- هناك نوع آخر حدث في هذا الزمن، وهو تحكيم القوانين؛ أن يُستبدل الشرع بقوانين وضعية، يُستبدل الشرع استبدالاً بقوانين، يأتي بها الحُكَّام من عند غير الله ورسوله، يُترك الدين، ويؤتى بتلك القوانين.

فهذه كما يقول الشيخ رحمه الله تعالى محمد بن إبراهيم في أول رسالته تحكيم القوانين يقول ما نصه: إن من الكفر الأكبر المستبين، تترتب القانونان اللعين، متربلة ما نَزَلَ به الوحي الأمين، على قلب سيد المرسلين، للحكم به بين العالمين، وللردد إليه عند تنازع المתחاصمين، معاندة ومكابرة، لقول الله حل وعلا: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ ثَأْوِيلًا﴾ [النساء: ٥٩].<sup>(٢)</sup>

(١) الترمذى: كتاب الأحكام ، باب ما جاء عن رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في القاضي، حديث رقم (١٣٢٢).  
قال الشيخ الألبانى: صحيح.

(٢) قال الشيخ صالح آل الشيخ في تعليقه على فتح الحميد بعد إيراده لهذا الكلام للشيخ محمد بن إبراهيم رحمه الله: لأنه من نَزَلَ القانون متربلة الشرع معتقداً أن الحكم به مثل الحكم بالشرع، أو لا بأس ما فيه شيء، أو نحن الشرع تماماً عن الحكم وبعد الدين وأنتى بشريعة أخرى فإن هذا كفر أكبر مخرج من الله؛ ولأنه اتخذه ربا واتخذه إلهاً من دون الله حل وعلا.

رسالته هذه بسط فيها القول، وهي رسالة دقيقة مهمة في هذا الباب.

إذن فصار تحكيم القوانين كفراً أكبر بالله، لأنَّه استبدال شريعة مكان شريعة، بدَّل شريعة الإسلام يأتون بشريعة فرنسا، أو شريعة أوروبا، أو شريعة إنجلترا، شريعة أمريكا، هذا استبدال.

إذا كان الحكم به غالباً صار تحكيمًا، يعني صار الحكم في أكثر أمور الشريعة بهذه الأحكام القانونية صار استبدالاً، فمتى يكون كفراً؟ إذا كان استبدالاً، ومتى يكون استبدالاً؟ إذا كان تحكيم القوانين غالباً، كما ذكر الشيخ رحمه الله تعالى في فتاويه -الشيخ محمد بن إبراهيم- أيضاً مقيداً يقول: متى يكون الحكم بالقانون كفراً؟ قال: إذا كان غالباً فاشياً. لم؟ لأنَّه استبدل شريعة مكان شريعة، فإذا غالب ذلك صار استبدالاً.

وهذا قيد مهم، وهذه المسألة يكثر فيها الكلام في هذا العصر، بين كلام المتعلمين وعلى سبيل تعلم، وبين كلام جهال، وقلَّ من يحرر الكلام فيها على نحو ما بينه العلماء بدقة وتفصيل.

قال هنا: (والدليل قوله تعالى: ﴿لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ قُدْمَ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنْ الْغَيِّ فَمَنْ يَكُفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدْ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوْةِ الْوُثْقَى لَا انْفَصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ﴾ [البقرة: ٢٥٦]).

قال بعد ذلك: (وهذا هو معنى لا إله إلا الله) ما معنى (لا إله إلا الله)؟ هو قوله: ﴿فَمَنْ يَكُفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ﴾ لأنَّ الكفر بالطاغوت هو معنى النفي - (لا إله) والإثبات وهو قوله: ﴿وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ﴾ هو المستفاد من قوله: (إلا الله).

قال بعد ذلك: (وفي الحديث «رأْسُ الْأَمْرِ الْإِسْلَامُ وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ وَذِرْوَةُ سَانَمِهِ الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ» والله أعلم). تمت هذه الرسالة. وأسأل الله جل وعلا أن ينفعني وإياكم لما سمعنا، وأن يهدي لنا من أمرنا رشداً، وأن يجعلنا من المتعلمين حق التعلم، العاملين بما نعلم.

نَسَأَلَ اللَّهَمَّ أَنْ يَجْعَلَنَا مِنْ أَهْلِ التَّوْحِيدِ؛ الَّذِينَ يُعْلَمُونَ رَأْيَتِهِ، وَيَنْفَحُونَ عَنْهُ، وَيُدَافِعُونَ عَنْهُ وَعَنْ أَهْلِهِ، وَأَسْأَلَهُ لِي وَلِكُمْ الْعَفْوُ وَالغُفرَانُ مِنْ جَمِيعِ الزَّلَلِ وَالسَّيِّئَاتِ، وَأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِذَنْبِي وَلِذَنْبِ الْمُسْلِمِينَ، وَأَسْأَلَهُ أَنْ يَعْفُو عَنِي مَا حَصَلَ مِنِّي، فِي هَذَا الشَّرْحِ الْمَوْجِزِ مِنْ غُلْطِ لِسَانِي، أَوْ سَهْوِ جَنَانِي، أَوْ انتِقالِ لِذَنْبِي، وَقَدْ اخْتَصَرْنَا فِي الْآخِيرِ، وَكَانَ حَقُّهَا أَنْ تَبْسُطَ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ بِكَثِيرٍ، لَكِنْ لِأَحْلِ اِنْتِهَا هَذِهِ الْدُّرُوسِ.

وهذا هو يوم الأربعاء الثامن من ربيع الأول لعام أربعة عشر وأربعين ألف [١٤١٤/٠٣/٥] هـ]

اللَّهُمَّ اجْعِلْ بَقِيَةَ أَعْمَالِنَا خَيْرًا مَا سَلَفَ مِنْهَا، وَصَلِّ اللَّهُ وَسِّلْمْ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدَ.



أما لو فعل ذلك وهو يقول: إنَّ عاصِي أطاعهم في الحكم تحاكم، أو أطاع في مثل هذه الأمور في تحليل الحرام وتحريم الحلال، وهو يقول: أنا عاصي وهو يقول: أنا عاصي أنا عارف أنَّ الحكم حكم الله لكنَّ أطعهم ظاهراً. هذا عاصٍ مرتكب كبيرة وكافر الكفر الأصغر الذي هو أعظم من الزنا وشرب الخمر والسرقة - نسأل الله جل وعلا العافية والسلامة -.

وعلى هذا يبني الكلام في قوله: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ﴾ [المائدة: ٤٤].

## فهرس الأحاديث

|                                                                       |              |                                                                                 |                        |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| أول من فُتق لسانه بالعربية الفصحى .....                               | ٧٩           | أترَكَه يا عمر، يا حاطب .....                                                   | ١٧                     |
| بينما نحن جُلوسٌ عند رسول الله .....                                  | ٧٥           | إِذَا اسْتَعْنَتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ .....                                   | ٤٧ ، ٣٢                |
| تعرَّف إلى الله في الرخاء .....                                       | ٢٧           | اعقلها وتوكّل .....                                                             | ٤٣                     |
| رأسُ الأمْرِ الإِسْلَامُ وعمودُهُ .....                               | ١٠٣ ، ١٠٠    | ألا وإن ما حرم رسول الله .....                                                  | ٦٤                     |
| رأيت نورا .....                                                       | ٨٦           | الإِيمان بضع وستون .....                                                        | ٦٧                     |
| فليكن أول ما تدعوههم إليه .....                                       | ٢٣           | الحج عرفة .....                                                                 | ٣٠                     |
| قدر الله مقادير الخالق .....                                          | ٢١           | الدُّعَاء مَخْ الْعِبَادَةِ .....                                               | ٤٥ ، ٣٥ ، ٣٢ ، ٣٠ ، ٢٨ |
| كم إِلَهًا تَعْبُدُ .....                                             | ٦١           | الدُّعَاء هُوَ الْعِبَادَةِ .....                                               | ٤٥ ، ٣٥ ، ٣٠ ، ١٤      |
| لا تَنْقَطِعُ الْمُحْرَجَةُ حَتَّى تَنْقَطِعَ التَّوْبَةُ .....       | ٩٣ ، ٩٢ ، ٨٨ | الراحمون يرحمهم الرَّحْمَنُ .....                                               | ٥                      |
| لا هجرة بعد الفتح .....                                               | ٩١           | القصاة ثلاثة قاضيان في النار .....                                              | ١٠٢                    |
| لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِّنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ .....                 | ٥٧           | اللَّهُمَّ لَا تجعل قبرِي وثنا يعبد .....                                       | ٨٥                     |
| لتتبَعْنَ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ .....                          | ٩٧           | أَلَمْ يَحْلُوا لَكُمُ الْحَرَامُ فَأَحْلَلْتُمُوهُ .....                       | ٢٣                     |
| لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ .....                     | ٥٢ ، ٣٢      | إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى قَرِيشًا مِّنْ كَنَانَةِ .....                           | ٧٩                     |
| لَمْ تصومُوا هَذَا الْيَوْمِ .....                                    | ٩٥           | إِنَّ اللَّهَ لَا يَمِلُ حَتَّى تَمْلَوْا .....                                 | ٢٧                     |
| مِنْ صَلَّى عَلَى صَلَاةٍ وَاحِدَةٍ .....                             | ٩٦           | إِنْ خَرَجْتَ فِيهِمْ وَأَنَا حَيٌّ .....                                       | ٩٧                     |
| هَاهُ، هَاهُ، لَا أَدْرِي .....                                       | ٥٦ ، ٢٢      | إِنَّكَ لَأَحَبُّ بِلَادَ اللَّهِ إِلَيَّ .....                                 | ٨٢                     |
| وَإِنَّ هَذِهِ الْأُمَّةَ سَتُفَرِّقُ إِلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ ..... | ٩٧           | أَنَّ النَّبِيَّ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ .....                              | ١٥                     |
| وَلَكُنُوكُمْ قَوْمٌ تَسْتَعْجِلُونَ .....                            | ٧            | إِنَّهُ لَا يَأْتِي بِخَيْرٍ وَإِنَّمَا يُسْتَخْرِجُ بِهِ مِنَ الْبَخِيلِ ..... | ٥٣                     |
| وَمِنْ نَذْرٍ أَنْ يَعْصِي اللَّهَ فَلَا يَعْصِهِ .....               | ٥٣           | إِنِّي لَأَعْرِفُ حِجْرًا يُمْكِنُكُمْ .....                                    | ٨٢                     |
|                                                                       |              | أَوْلَى مَا بُعْثَثُ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ .....                                 | ٨١                     |



## المحتويات

|          |                                                                                                     |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢ .....  | الدرس الأول ..... الدرس الأول                                                                       |
| ٢ .....  | مقدمة ..... مقدمة                                                                                   |
| ٢ .....  | أهمية رسالة ثلاثة الأصول ..... أهمية رسالة ثلاثة الأصول                                             |
| ٢ .....  | أهمية أصول الفقه ..... أهمية أصول الفقه                                                             |
| ٣ .....  | أهمية التفسير ..... أهمية التفسير                                                                   |
| ٤ .....  | إعراب (ثلاثة الأصول وأدلتها) ..... إعراب (ثلاثة الأصول وأدلتها)                                     |
| ٤ .....  | يحب تعلم أربع مسائل ..... يحب تعلم أربع مسائل                                                       |
| ٥ .....  | الأولى العلم ..... الأولى العلم                                                                     |
| ٦ .....  | الثانية العمل ..... الثانية العمل                                                                   |
| ٧ .....  | الثالثة الدعوة إليه ..... الثالثة الدعوة إليه                                                       |
| ٧ .....  | الرابعة الصبر ..... الرابعة الصبر                                                                   |
| ٧ .....  | شرح دليل المسائل الأربع ..... شرح دليل المسائل الأربع                                               |
| ١١ ..... | الدرس الثاني ..... الدرس الثاني                                                                     |
| ١١ ..... | يحب تعلم ثلاث مسائل والعمل بمن ..... يحب تعلم ثلاث مسائل والعمل بمن                                 |
| ١١ ..... | الأولى: الله جل جلاله خلقنا لغاية ..... والأولى: الله جل جلاله خلقنا لغاية                          |
| ١٣ ..... | الثانية: لا يرضى الله عز وجل بالشركة في عبادته ..... الثانية: لا يرضى الله عز وجل بالشركة في عبادته |
| ١٥ ..... | مسألة: الفرق بين النبي والرسول ..... مسألة: الفرق بين النبي والرسول                                 |
| ١٥ ..... | الثالثة: عدم موالة من حاد الله ورسوله ..... الثالثة: عدم موالة من حاد الله ورسوله                   |
| ١٦ ..... | مسألة: قسمي الموالاة ..... مسألة: قسمي الموالاة                                                     |
| ١٨ ..... | الخيفية ملة إبراهيم ..... الخيفية ملة إبراهيم                                                       |
| ٢١ ..... | الدرس الثالث ..... الدرس الثالث                                                                     |
| ٢١ ..... | الأصل الأول: معرفة العبد ربه ..... الأصل الأول: معرفة العبد ربه                                     |
| ٢٢ ..... | الفرق بين الألوهية والربوبية ..... الفرق بين الألوهية والربوبية                                     |
| ٢٣ ..... | الفرق بين العلم والمعرفة ..... الفرق بين العلم والمعرفة                                             |
| ٢٥ ..... | سبب تفريق المؤلف بين الآيات والمخلوقات ..... سبب تفريق المؤلف بين الآيات والمخلوقات                 |
| ٢٧ ..... | الأسئلة ..... الأسئلة                                                                               |
| ٢٧ ..... | هل يوصف الله عز وجل بأنه يعرف؟ ..... هل يوصف الله عز وجل بأنه يعرف؟                                 |
| ٢٨ ..... | الفرق بين الحمد والشكرا ..... الفرق بين الحمد والشكرا                                               |
| ٢٨ ..... | أنواع العبادة التي أمر بها الله سبحانه وتعالى ..... أنواع العبادة التي أمر بها الله سبحانه وتعالى   |
| ٢٨ ..... | تعريف العبادة عند الأصوليين ..... تعريف العبادة عند الأصوليين                                       |
| ٢٩ ..... | تعريف العبادة عند شيخ الإسلام ..... تعريف العبادة عند شيخ الإسلام                                   |
| ٣٠ ..... | الدعاء قسمين دعاء مسألة ودعاء عبادة ..... الدعاء قسمين دعاء مسألة ودعاء عبادة                       |

|          |                                                                 |
|----------|-----------------------------------------------------------------|
| ٣١ ..... | سؤال: هل يصح أن يقال: توكلت على الله ثم عليك.                   |
| ٣٢ ..... | الدرس الرابع ..... الـ                                          |
| ٣٣ ..... | الشرك أقسام واعتبارات ذلك .....                                 |
| ٣٥ ..... | نوعي الأدلة في أن صرف العبادة لغير الله كفر .....               |
| ٣٦ ..... | قصة توضح معنى خوف السر .....                                    |
| ٤١ ..... | <b>الأسئلة.....</b>                                             |
| ٤١ ..... | ضوابط الشرك الأكبر والأصغر .....                                |
| ٤٢ ..... | نسبة كتاب أحكام تمني الموت .....                                |
| ٤٣ ..... | معنى اعقلها وتوكل .....                                         |
| ٤٣ ..... | وامتصاصها شرك؟ .....                                            |
| ٤٤ ..... | الاكتفاء بالانكار القلبي .....                                  |
| ٤٥ ..... | <b>الدرس الخامس .....</b>                                       |
| ٤٥ ..... | حقيقة الإنابة .....                                             |
| ٤٦ ..... | الاستغاثة وأدلتها .....                                         |
| ٥٠ ..... | شروط الاستغاثة بغير الله .....                                  |
| ٥١ ..... | الذبح وكونه عبادة .....                                         |
| ٥٢ ..... | بل الذبح تجتمع فيه أنواع من العبادات .....                      |
| ٥٣ ..... | <b>النذر .....</b>                                              |
| ٥٣ ..... | أقسام النذر .....                                               |
| ٥٥ ..... | <b>الدرس السادس .....</b>                                       |
| ٥٥ ..... | الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة .....                   |
| ٥٦ ..... | <b>المربطة الأولى: الإسلام .....</b>                            |
| ٥٦ ..... | تقسيم الإسلام .....                                             |
| ٥٩ ..... | تعريف الإسلام .....                                             |
| ٥٩ ..... | معنى (لا إله إلا الله) .....                                    |
| ٦٤ ..... | معنى (محمد رسول الله) .....                                     |
| ٦٦ ..... | <b>الدر السابع .....</b>                                        |
| ٦٦ ..... | المربطة الثانية الإيمان .....                                   |
| ٦٦ ..... | الإيمان لغة وشرع .....                                          |
| ٧٠ ..... | مراتب القدر .....                                               |
| ٧٣ ..... | <b>المربطة الثالثة: الإحسان .....</b>                           |
| ٧٧ ..... | الدرس الثامن .....                                              |
| ٧٧ ..... | <b>الأصل الثالث: معرفة نبينا محمد عليه الصلاة والسلام .....</b> |

|           |                                          |
|-----------|------------------------------------------|
| ٨٣ .....  | التكبير في القرآن له خمسة موارد .....    |
| ٨٥ .....  | تعريف الوثن والفرق بينه وبين الصنم ..... |
| ٨٨ .....  | الدرس التاسع .....                       |
| ٨٨ .....  | المجراة .....                            |
| ٨٩ .....  | تعرف بلد الشرك .....                     |
| ٩٠ .....  | المجراة هجرتان .....                     |
| ١٠١ ..... | الطواحيت .....                           |
| ١٠٢ ..... | التفصيل في الحكم بغير ما أنزل الله ..... |
| ١٠٤ ..... | <b>فهرس الأحاديث .....</b>               |
| ١٠٥ ..... | المحتويات .....                          |

